
        
            
                
            
        

    


Lược Giảng Giáo Nghĩa  

Phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện 

(nguyên tác: Phổ Hiền Đại Sĩ Hạnh Nguyện Đích Khải Thị) 



Chủ giảng: Lão pháp sư Thích Tịnh Không 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

(dịch theo bản in của Hoa Tạng Tịnh Tông Học Hội, năm 2001) 

---o0o--- 

 Nguồn 

 http://niemphat.net 

 Chuyển sang ebook 18-6-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website  http://www.phatphaponline.org 



Mục Lục 

Lời Nói Đầu 

A. Dẫn Nhập 

B. Giải Thích Kinh Văn 

I. Phần Trường Hàng 

1. Mười đại nguyện vương 

1.1. Nguyện thứ nhất: Lễ kính chư Phật 

1.2. Nguyện thứ hai: Xưng tán Như Lai 

1.3. Nguyện thứ ba: Rộng tu cúng dường  

1.4. Nguyện thứ tư: Sám hối nghiệp chướng 

1.5. Nguyện thứ năm: Tùy hỷ công đức 

1.6. Nguyện thứ sáu: Thỉnh chuyển pháp luân 

1.7. Nguyện thứ bảy: Thỉnh Phật trụ thế 

1.8. Nguyện thứ tám: Thường tùy Phật học 

1.9. Nguyện thứ chín: Hằng thuận chúng sanh 

1.10. Nguyện thứ mười: Phổ giai hồi hướng  

II. Trùng Tụng 

1. Tụng mười đại nguyện vương 

1.1. Kệ tụng lễ kính chư Phật 

1.2. Kệ tụng xưng tán Như Lai 

1.3. Kệ Tụng Quảng Tu Cúng Dường 

1.4. Kệ tụng sám hối nghiệp chướng 

1.5. Kệ tụng tùy hỷ công đức 

1.6. Kệ tụng thỉnh chuyển pháp luân 

1.7. Kệ tụng thỉnh Phật trụ thế 

1.8. Kệ tụng thường tùy Phật học 

1.9. Kệ tụng hằng thuận chúng sanh 

1.10. Kệ tụng phổ giai hồi hướng 

2. Nguyện Đồng Nhị Thánh 

3. Tán Thán Công Đức Thù Thắng Của Kinh Này 

4. Khuyến Chúc Thọ Trì 

III. Kết Quy 



---o0o--- 

Lời Nói Đầu 

  Nhờ  công  sức  dịch  thuật  và  hoằng  truyền  của  hòa  thượng  Trí  Tịnh,  phẩm 

 Phổ Hiền Hạnh Nguyện được trì tụng rất  phổ biến trong giới  Phật Tử  Việt 

 Nam, tiếc là từ trước đến nay, ít có vị tôn túc nào dành thời gian giảng giải 

 tỉ mỉ cho hàng  Phật tử sơ cơ được thấu hiểu phần nào huyền  nghĩa bao la 

 của kinh Hoa Nghiêm được cô đọng trong phẩm kinh này.  

 Do  vị  trí  đặc  biệt  của  phẩm  kinh  này  đối với  pháp  môn  Tịnh Độ  (cư  sĩ 

 Ngụy Mặc Thâm xếp phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện vào Tịnh Độ Ngũ Kinh), 

 chúng tôi luôn mong mỏi được đọc một bản chú giải hay giảng ký nào xiển 

 dương  thật  rõ  giáo  nghĩa  phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện.  Trong  Đại  Tạng 

 Kinh  không  thiếu  các  bản  chú  giải,  sớ  giải  phẩm  này,  nhưng  đa  phần  văn 

 nghĩa  quá  rộng,  chú  trọng  nhiều  về  mặt  Lý  nên  hầu  như  chỉ  thích  hợp  cho 

 những  hành  giả  thượng  căn  thuộc  Hoa  Nghiêm  Tông  hay  dành  riêng  cho 

 các vị đại tri thức, học giả nghiên cứu. Khi thử đọc tác phẩm chú giải lừng 

 danh Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm Biệt Hành Sớ Sao (tác phẩm được coi là 

 bản chú giải đặc sắc nhất, tinh vi nhất của phẩm kinh này), chúng tôi hoàn 

 toàn  choáng  ngộp  và  buồn  tủi  nhận  thấy  mình  khó  thể  lãnh  hội  được  chút 

 phần.  Những  lời  Sao  của  ngài  Khuê  Phong  Tông  Mật  và  lời  Sớ  của  ngài 

 Trừng Quán quá cao siêu, tinh vi, uyên áo, câu văn quá súc tích, nếu chúng 

 tôi  không  lượng  sức,  cứ  dịch  bừa  ra,  chắc  chắn  sẽ  không  tránh  khỏi  tình 

 trạng diễn dịch sai lạc ý kinh, ý  Tổ, tự  mình lầm, khiến người lầm, gây  tội 

 nghiệt nặng nề khó thể cứu vãn.  

 Thử tìm đọc những trước tác của các tôn đức Trung Hoa cận đại, chúng 

 tôi  thấy  tác  phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  Phẩm  Tập  Yếu  Sớ  của  ngài  Đế 

 Nhàn rất uyên áo, nhưng quá thiên trọng về Lý, câu văn lại quá súc tích, khó 

 lòng chuyển ngữ đầy đủ, gãy gọn sang tiếng  Việt được. Thêm nữa, để  hiểu 

 được  lời  Sớ  của  Ngài,  nếu  không  hiểu  biết  đôi  chút  về  giáo  nghĩa  Hoa 

 Nghiêm  và  giáo  nghĩa  Thiên  Thai,  hành  nhân  sơ  cơ  không  dễ  gì  lãnh  hội 

 được. Những bản giảng ký của các vị như trưởng lão Từ Châu, pháp sư Từ 

 Hàng, pháp sư  Viên Anh, pháp sư  Văn Châu cũng thiên nhiều về luận giải 

 giáo nghĩa của kinh văn theo quan điểm của tông Hoa Nghiêm, hơn là chú ý 

 đến  khía  cạnh  ứng  dụng  tu  tập  các  hạnh  nguyện  ấy  một  cách  cụ  thể;  cũng 

 như chưa hiển thị rõ ràng mối quan hệ thân thiết giữa phẩm kinh này với ba 

 kinh Tịnh Độ.  

 Riêng  bản  Phổ Hiền  Đại  Sĩ  Hạnh  Nguyện  Đích  Khải  Thị của  lão  pháp 

 sư Tịnh Không rất đặc biệt. Ngài chỉ chú trọng đến những ý chính của kinh 

 văn, dùng những ngôn từ mộc mạc rất dễ hiểu khiến người đọc hiểu ngay cốt 

 tủy từng lời nguyện và làm thế nào để vận dụng tu tập những hạnh nguyện 

 ấy trong cuộc sống thường nhật. Điểm đặc sắc là từng lời nguyện, từng lời 

 kệ được lão pháp sư giải thích dưới lăng kính Tịnh Độ nên rất khế cơ đối với 

 hành giả Tịnh Độ. Những lời lão hòa thượng giảng giải sẽ giúp họ củng cố 

 niềm tin, nhất tâm chuyên tu, tránh khỏi cảnh đứng núi này trông núi nọ. Vì 

 thế,  trong  ba  bản  giảng  ký  về  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  của  Ngài,  chúng  tôi  chọn 

 dịch  bản  này  vì  tính  cách  giản  dị,  thiết  yếu  và  hỗ  trợ  hoằng  dương  Tịnh 

 Tông của nó.  

 Ngoài ra, để giúp cho những hành nhân Tịnh nghiệp sơ cơ như chúng tôi 

 có dịp hiểu sâu hơn kinh văn và học thêm những thuật ngữ đặc thù của Hoa 

 Nghiêm  hay  kinh  điển  Đại  Thừa  nói  chung,  chúng  tôi chọn  dịch  những  lời 

 giải  thích  của  lão  cư  sĩ  Hoàng  Trí  Hải  trong  tác  phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh 

 Nguyện  Phẩm  Bạch  Thoại  Giải  Thích  để  làm  cước  chú  cho  những  từ  ngữ 

 trong  kinh  không  được  Hòa  Thượng  Tịnh  Không  nhắc  đến  trong  bài  giảng 

 này.  

 Ngưỡng nguyện dịch phẩm thô lậu này sẽ giúp cho các đồng tu củng cố 

 niềm tin nơi pháp môn Tịnh Độ và ngày càng tinh tấn dũng mãnh chuyên tu. 

 Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa kính bạch  

---o0o--- 

A. Dẫn Nhập 

Chư vị đồng tu! 

Hôm  nay  chúng  tôi  có  nhân  duyên  thù  thắng  phi  thường  được  báo  cáo 

cùng quý vị những lời khải thị trong phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện của kinh 

Hoa  Nghiêm.  Tuy  vậy,  do  thời  gian  không  đủ,  chẳng  thể  giảng  chi  tiết, 

nhưng bằng phương thức nghiên cứu, học tập rồi báo cáo này, tôi tin tưởng 

các  đồng  tu  nhất  định  sẽ  thâu  hoạch  nhiều  hơn  là  nghe  giảng  kinh  bình 

thường.  Hiện  tại,  con  người  bận  rộn  công  việc,  dù  kinh  điển  nhà  Phật  rất 

hay, rốt cuộc vẫn chẳng thể hoàn toàn phù hợp nhu cầu con người hiện đại. 

Bởi  thế,  nghiên  cứu,  học  tập  để  báo  cáo  có  mối  quan  hệ  thân  thiết  đối  với 

cuộc sống, đức hạnh, tu trì, gia đình mỹ mãn, xã hội yên ổn, tốt đẹp. Nêu ra 

cách  nghiên  cứu,  tu  tập,  gạn  lấy  những  tinh  hoa,  khiến  cho  những  ý  nghĩa 

trọng yếu trong kinh được phô bày rõ ràng, chúng ta nghe xong chắc chắn sẽ 

đạt được lợi ích chân thật. 

Trước khi báo cáo, trước hết hãy giới thiệu kinh Hoa Nghiêm. 

Đại  Tạng  Kinh  là  hết  thảy  những  pháp  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  nói 

trong  bốn  mươi  chín  năm;  rốt cục,  đức  Phật  giảng  cho  chúng  ta  những  gì? 

Trong kinh Vô Lượng Thọ, đức Phật nói đến ba thứ chân thật:  

1) Chân thật tế. 

2) Chân thật trí huệ. 

3) Chân thật lợi ích. 

Trong bốn mươi chín năm, đức Phật giảng cho chúng ta hết thảy kinh là 

giảng “Thật Tướng của các pháp”. Nói theo ngôn ngữ hiện đại, Thật Tướng 

của các pháp chính là chân tướng của nhân sanh vũ trụ. Nhân sanh chính là 

bản  thân  con  người  chúng  ta;  vũ  trụ  là  hoàn  cảnh  sanh  sống  của  chúng  ta. 

Đức  Thế  Tôn  xuất  hiện  trong  thế  gian,  những  điều  Ngài  giảng  trong  bốn 

mươi chín năm chính là chân tướng và hoàn cảnh chúng ta đang sống. Phật 

giáo về bản chất chính là những điều răn dạy của Thích Ca Mâu Ni Phật đối 

với  hết thảy chúng sanh  trong  mười pháp  giới; Phật  giáo không phải  là tôn 

giáo, mà là giáo dục. Giáo dục Phật giáo cứu cánh viên  mãn, giúp chúng ta 

phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui. Phá mê khai ngộ là chân thật trí huệ, lìa 

khổ  được  vui  là  chân  thật  lợi  ích.  Lão  hòa  thượng  Hư  Vân  dạy  chúng  ta: 

 “Học Phật phải tin sâu nhân quả, nghiêm trì giới luật, tín tâm kiên cố, quyết 

 định hành môn” . 

Giáo dục Phật giáo bác đại tinh thâm, bất cứ học thuật hay tôn giáo nào 

cũng  đều  chẳng  thể  sánh  bằng  được.  Chúng  ta  thời  gian,  tinh  lực  một  đời 

hữu  hạn, làm sao tu  học được? Vì thế phải tinh tuyển (chọn  lấy  những tinh 

hoa). Phải chọn lựa, phải hiểu nghĩa. Những đạo lý Phật dạy, những phương 

pháp  đức  Phật  đã  trao,  chúng  ta  phải  hiểu  rõ  ràng  để  ứng  dụng  vào  cuộc 

sống thường nhật. Nền giáo học nhà Phật nhằm đem lại cho chúng ta lợi ích 

chân thật, nói cụ thể là cả một đời hạnh phúc, sung sướng, gia đình mỹ mãn, 

sự nghiệp thuận lợi, xã hội yên ổn, tốt đẹp, quốc gia giàu mạnh, thế giới hòa 

bình, nền giáo dục của Phật Đà đều thực hiện được hết. Đó chỉ là Hoa Báo, 

tức  là  quả  báo  trong  đời  này;  quả  trong  đời  sau  gọi  là  Quả  Báo,  càng  thù 

thắng hơn nữa. Đặc biệt là Hoa Nghiêm quả báo thù thắng, chúng ta không 

cách gì tưởng tượng nổi đâu! 

Kinh  Hoa  Nghiêm  là  kinh  bậc  nhất  trong  nhà  Phật,  là  pháp  luân  viên 

mãn của đức Phật. Bộ kinh này chính là cương lãnh của toàn bộ Phật pháp, 

là khái luận của toàn bộ Phật học. Hết thảy kinh đều là quyến thuộc của kinh 

Hoa Nghiêm, đều là một bộ phận nào đó của kinh Hoa Nghiêm. Bộ kinh này 

giảng  toàn  thể  nhân  sanh  vũ  trụ;  kinh  này  viên  mãn  như  thế  nào?  Đến  tối 

hậu, mười đại nguyện vương của Phổ Hiền Bồ Tát dẫn về Cực Lạc thì kinh 

này mới là viên mãn rốt ráo. 

Cổ  nhân  nói:   “So  trong  hết  thảy  kinh,  kinh  Hoa  Nghiêm  là  bậc  nhất. 

 Đem kinh Hoa Nghiêm so với Vô Lượng Thọ, kinh Vô Lượng Thọ bậc nhất. 

 Hoa Nghiêm đến tối hậu, Phổ Hiền dùng mười nguyện dẫn về Cực Lạc mới 

 là  viên  mãn,  kinh  Vô  Lượng  Thọ  từ  đầu  đến  cuối  chữ  nào  câu  nào  cũng 

 giảng về Tây Phương Cực Lạc thế giới. Bởi thế, kinh Vô Lượng Thọ là chỗ 

 quy túc của kinh Hoa Nghiêm” . 

Đại sư Thiện Đạo đời Đường nói:  “Hết thảy chư Phật Như Lai thị hiện 

 trong  nhân  gian  thuyết  pháp  chỉ  nhằm  giới  thiệu  công  đức  lợi  ích  của  Tây 

 Phương Cực Lạc thế giới cho mọi người”.   

Kinh  Hoa  Nghiêm  có  ba  bản  dịch  1:  bản  dịch  đời  Tấn  gồm  sáu  mươi 

quyển, bản dịch đời Đường gồm tám mươi quyển, bản dịch bốn mươi quyển 

thuộc niên hiệu Trinh Nguyên đời Đường Đức Tông (thường gọi là Tứ Thập 

Hoa Nghiêm). Tứ Thập Hoa Nghiêm bao gồm toàn văn phẩm Phổ Hiền Bồ 

Tát  Hạnh  Nguyện.  Đại  sư  Thanh  Lương  phán  định  kinh  Hoa  Nghiêm  gồm 

“thất xứ cửu hội” (chín pháp hội giảng kinh ở bảy nơi) 2. 

Nội  dung  kinh  này  theo  đại  sư  Thanh  Lương  phán  định  gồm  bốn  khoa 

lớn “tín, giải, hạnh, chứng” 3, chúng ta cần phải hiểu rõ. Nội dung kinh này 

ngoài  bốn  phần  trên  ra,  còn  có  năm  tầng  nhân  quả  (ngũ  châu  nhân  quả): 

Mười một quyển đầu là Sở Tín Nhân Quả; bốn mươi mốt quyển giữa trước 

hết  giảng  về  Nhân  Quả  Sai  Biệt,  phần  sau  giảng  về  Nhân  Quả  Bình  Đẳng; 

bảy quyển giảng về Thành Hạnh Nhân Quả, tức là phẩm Ly Thế Gian, hoàn 

toàn giảng về phương pháp tu hành; hai mươi mốt quyển sau cùng giảng về 

Chứng Nhập Nhân Quả (trong Tứ Thập Hoa Nghiêm, phần này thuộc quyển 

bốn mươi). 

Ngoài  ra,  còn  nói  đến  Lục  Tướng,  Thập  Huyền  Môn,  Tứ  Pháp  Giới  4, 

đấy chính là chân tướng nhân sanh vũ trụ, tức là chân tướng của chúng ta và 

hoàn cảnh sanh hoạt. Nói đến đại thế giới, nói đến vũ trụ thì trong kinh này 

đức Phật giảng hai mươi tầng Hoa Tạng thế giới; nói như bây giờ là Vũ Trụ 

Quan.  Về  phương  diện  hành  môn,  kinh  này  đặc  biệt  chú  trọng  “trải  sự  để 

luyện  tâm”.  Tu  hành  từ  đâu?  Tu  hành  ngay  trong  sanh  hoạt  thường  nhật, 

ngay  trong  những  lúc  mặc  áo,  ăn  cơm,  xử  sự,  đãi  người,  tiếp  vật  mà  luyện 

tập cái tâm thanh tịnh, tâm quảng  đại, tâm bình đẳng, tâm đại từ đại bi của 

chính mình thì mới là thọ dụng chân thật. 

Thiện Tài đồng tử tham phỏng năm mươi ba lần là điểm đặc sắc của kinh 

Hoa Nghiêm. Hoa Nghiêm chẳng những có lý luận viên  mãn, phương pháp 

châu đáo tường tận mà còn có Thiện Tài và Văn Thù, Phổ Hiền…năm mươi 

ba vị đại Bồ Tát biểu diễn cho chúng ta, dạy chúng ta tu hành như thế nào. 

Năm  mươi  ba  vị  thiện  tri  thức  đại  diện  nam,  nữ,  già,  trẻ,  các  hạng,  các 

nghiệp trong xã hội hiện tại. Đại Thừa Phật pháp ai cũng học được, ai cũng 

tu được, ai cũng thành tựu được. Hễ chân chánh phát tâm học Phật thì chỉ có 

mỗi một mình ta là học trò. Thiện Tài đồng tử không có đồng bạn, không có 

đồng học, gặp ai cũng đều là thiện tri thức; nói như bây giờ: Ai cũng là thầy 

mình cả. Khổng Tử nói:  “Ba người cùng đi, ắt có người là thầy ta” . Người 

tốt lẫn kẻ xấu đều là thầy mình. 

Người tốt làm chuyện tốt, chúng ta phải  học theo;  họ  là thầy của  mình. 

Kẻ ác làm chuyện gì chúng ta phải cảnh tỉnh, chẳng được học theo; họ cũng 

là  thầy  của  ta.  Khi  tham  phỏng  bậc  Bồ  Tát  Cửu  Trụ  là  Thắng  Nhiệt  Bà  La 

Môn, ông ta ngu si, Thiện Tài chẳng học theo cái ngu si đó. Khi tham phỏng 

Đệ Thất Hạnh Vị Bồ Tát là Cam Lộ Hỏa Vương, tâm sân khuể nặng nề; bậc 

Đệ  Ngũ  Hồi  Hướng  Bồ  Tát  là  Phạt  Tô Mật  Đa  nữ  là  một  cô  gái  điếm,  đại 

biểu cho tham ái. Ba vị đại Bồ Tát tượng trưng cho ba độc phiền não Tham - 

Sân - Si. Trong xã hội hiện thời, bậc tri thức có đủ Tham - Sân - Si chẳng ít, 

nếu  chúng  ta  có  được  trí  huệ  như  Thiện  Tài,  có  bản  lãnh  như  Thiện  Tài, 

chúng ta hành xử giống như Ngài thì sẽ thành được Vô Thượng Đạo chẳng 

trở ngại gì. 

Kinh  này  cho  thấy  hành  Bố  Thí  chẳng  trở  ngại  viên  dung,  viên  dung 

chẳng trở ngại việc hành Bố Thí. Đại Thừa Phật pháp tu học siêu việt quốc 

giới, chủng tộc, tôn giáo, còn siêu việt cả thiện ác, siêu việt mười pháp giới; 

đó là những điều chúng ta phải nhận thức, thể hội từ kinh Hoa Nghiêm. Mỗi 

một địa  vị, giai cấp có  một thiện  hữu đại  biểu, chỉ  mình Đức Sanh đồng tử 

và Hữu Đức đồng nữ là cùng hiện diện trong một hội: Đức Sanh đồng tử đại 

biểu  trí  huệ,  Hữu  Đức  đồng  nữ đại  biểu  từ bi.  Bi  -  Trí  song  vận  mới  hòng 

mau  chóng  đạt  đến  cảnh  giới  rốt  ráo  viên  mãn.  Đây  là  dạy  chúng  ta  trong 

cuộc sống, đối người xử vật phải có trí huệ, phải có phương tiện thiện xảo. 

Thiện  Tài  đồng  tử tham  phỏng  Di  Lặc  Bồ  Tát,  thăm  viếng  lầu  gác  của 

ngài  Di  Lặc  - [lầu  gác ấy] nói  như bây  giờ là thư viện - chẳng  những chứa 

sách phong phú  mà băng ghi âm, băng ghi hình cũng rất phong phú. Vì sao 

vậy?  Vì  trong  lầu  gác  đó  có  thể  nhìn  thấy  vô  lượng  vô  biên  các  cõi  nước 

Phật giống như hình ảnh xuất hiện trên màn bạc. Bởi thế, thư viện đó chính 

là “thị thính đồ thư quán” (thư viện có đủ phương tiện, tài liệu âm thanh lẫn 

hình ảnh). Thiện Tài đến đó đại khai viên giải, hiểu viên mãn. Cuối cùng, vị 

thiện  tri  thức  thứ  năm  mươi  ba  là  Phổ  Hiền  Bồ  Tát,  dạy  đồng  tử  mười  đại 

nguyện,  mười  đại  nguyện  tiêu  biểu  cho  hạnh  môn  viên  mãn.  Thư  viện  của 

ngài Di Lặc là học vấn viên mãn, mười đại nguyện vương của Phổ Hiền đại 

sĩ là đức hạnh viên mãn. Học vấn và đức hạnh đều viên mãn là thành Phật, 

đạt đến đó là thành tựu vô thượng Phật đạo. Đấy chính là điều khải thị viên 

mãn rốt ráo vĩ đại của kinh Hoa Nghiêm. 

Trong  kinh  này,  đức  Phật  dạy  chúng  ta:  Chẳng  học  theo  hạnh  nguyện 

Phổ Hiền sẽ chẳng thể viên thành Phật đạo. Sau khi tham phỏng Di Lặc Bồ 

Tát, Thiện Tài đồng tử bèn tiếp nhận lời Phổ Hiền Bồ Tát dạy răn. Do đây ta 

biết  rằng:  hạnh  nguyện  Phổ  Hiền  là  những  việc  phải  tu  tập  của  bậc  Đẳng 

Giác Bồ Tát, chẳng phải là chuyện để người tầm thường tu tập. Nói rộng ra, 

hạnh nguyện ấy là chuyện phải tu của bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ. 

Trong bốn mươi  mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ, địa vị thấp nhất là Sơ Trụ Bồ 

Tát trong  Viên  Giáo;  trước  khi  đạt  đến  Sơ  Trụ  vẫn  có  thể  phát  tâm  tu  học 

hạnh  nguyện Phổ  Hiền  nhưng  nhất  định chưa thể  làm được.  “Phổ Hiền Bồ 

 Tát  sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  thì  mười  đại  nguyện  mới  viên 

 mãn” .  Câu  này  rất  đáng  để  chúng  ta  suy  nghĩ.  Văn  Thù  và  Phổ  Hiền  đều 

phát  nguyện  cầu  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  Phổ  Hiền  là  Pháp 

Vương Tử của đức Tỳ Lô Giá Na Phật trong Hoa Tạng thế giới, là bậc Đẳng 

Giác Bồ Tát trong Viên Giáo, Ngài sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới để 

làm gì? Do câu này ta tìm được đáp án, Ngài về đó để tu cho viên mãn mười 

đại nguyện vương. 

Mục đích duy nhất của Tịnh tông học nhân là cầu sanh Tịnh Độ. Sanh về 

Tịnh  Độ  bất  thoái  thành  Phật  là  lợi  ích  chân  thật  của  Tịnh  tông.  Giải  môn 

(mặt lý luận, giáo nghĩa) của Tịnh tông y vào năm kinh một luận, hạnh môn 

(mặt tu tập, thực hành, phương pháp tu tập cụ thể) là một câu A Di Đà Phật. 

Nhiếp trọn sáu căn, tịnh  niệm  tiếp  nối  là  Chánh  Hạnh. Ngoài Chánh  Hạnh, 

còn  cần  phải  có  Trợ  Hạnh,  Chánh  Trợ  Song  Tu.  Trợ  Hạnh  của  Tịnh  Tông 

gồm  năm  khoa  mục:  ba  phước,  sáu  hòa  kính,  lục  độ,  Phổ  Hiền  thập  đại 

nguyện vương. 

Cơ sở của Phổ Hiền hạnh là ba phước. Phước thứ nhất trong ba phước là 

tu phước báo nhân thiên. Muốn được thành Phật, thành Bồ Tát thì trước hết 

phải làm người cho tốt. Bắt đầu học từ đâu? Phước thứ nhất là  “hiếu dưỡng 

 cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát, tu Thập Thiện nghiệp” , học Phật 

bắt đầu từ đó. Toàn bộ Phật pháp chỉ là dạy hai chữ Hiếu Kính mà thôi! 

 “Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng” : Chỉ có thành Phật mới có 

thể hiếu với cha mẹ, tôn kính sư trưởng viên mãn được. Chẳng kính cha mẹ 

là bất hiếu, chẳng kính sư trưởng cũng là bất hiếu. Anh em bất hòa khiến cha 

mẹ  đau  lòng  cũng  là  bất  hiếu.  Làm  việc  không  tròn  trách  nhiệm,  chẳng  có 

lòng thành đối với người khác, làm việc chẳng nỗ lực, thân thể không khỏe 

thường  sanh  bệnh,  tự  mình  ngày  ngày  phiền  não,  một  câu  A  Di  Đà  Phật 

niệm không tròn, đều là bất hiếu. Không có chuyện gì ra ngoài hiếu kính cả, 

bởi thế Phật cặn kẽ dạy chúng ta đại căn đại bản là “hiếu thân tôn sư” (hiếu 

với  cha  mẹ,  tôn  kính  thầy).  Chúng  ta  tự  mình  thành  Phật  chẳng  những  độ 

được cha  mẹ trong đời này mà còn độ được cha mẹ trong đời đời kiếp kiếp 

quá khứ, đấy mới là tận hết đại hiếu. 

 “Từ bi bất sát” : Từ cơ sở hiếu kính, phát triển thành đại từ đại bi, từ tâm 

đối  với  hết  thảy  chúng  sanh.  Bất  sát  là  Từ,  chẳng  trộm  cắp,  chẳng  tà  dâm, 

chẳng  nói  dối,  chẳng  uống  rượu  cũng  là  Từ.  Từ  tâm  ấy  bao  gồm  hết  thảy 

Tam  Học  Giới  -  Định  -  Huệ.  Mở  rộng  ra,  toàn  bộ  pháp  giới  đều  bao  gồm 

trong  ấy;  Bất  Sát  chỉ  là  nêu  lên  một  thí  dụ.  Phàm  hễ  làm  cho  chúng  sanh 

sanh  phiền  não  thì  tâm  địa  chúng  ta  chẳng  Từ,  chính  mình  sanh  phiền  não 

cũng là chẳng Từ. 

 “Tu  Thập  Thiện  nghiệp” :  Thập  Thiện  chẳng  phải  là  Giới  mà  là  thiện 

nghiệp.  Ba  điều  thiện  nơi  thân:  chẳng  sát  sanh,  chẳng  trộm  cắp,  chẳng  tà 

dâm;  bốn  điều  thiện  nơi  miệng:  không  vọng  ngữ (chẳng  dối  người),  không 

lưỡng thiệt (chẳng khêu gợi thị phi), không ỷ ngữ (chẳng hoa ngôn xảo ngữ), 

không  ác  khẩu  (chẳng  nói  năng  thô  lỗ);  ba  điều  thiện  nơi  ý:  chẳng  tham, 

chẳng sân, chẳng si. Đức Phật dạy chúng ta tu học mười loại thiện hạnh lớn 

nơi thân - ngữ - ý. Ai thực hiện tốt những điều ấy mới gọi là hảo nhân. 

Phước thứ nhất là cơ sở, có hiếu thân, tôn sư, từ tâm, thập thiện thì mới 

có tư cách vào cửa Phật học Phật, làm học trò của Phật Thích Ca. 

Phước  thứ  hai:   “Thọ  trì  Tam  Quy,  đầy  đủ  các  giới,  chẳng  phạm  oai 

 nghi”.  Phước thứ hai là chuyện phải tu của người tu Nhị Thừa, chân chánh 

bước vào cửa Phật. Người Nhị Thừa tu Tam Học Giới - Định - Huệ. 

 “Thọ trì  Tam  Quy” :  Quý  vị  bước  vào  cửa  Phật,  trước  hết  đem  phương 

pháp,  lý  luận tu học nhà Phật truyền cho quý  vị, đó gọi là “truyền thọ Tam 

Quy”. Tam Quy Y: Quy là quay đầu, Y là nương tựa. Quy y Tam Bảo (Phật, 

Pháp, Tăng); Tam Bảo trong tự tánh. Lục Tổ nói:  “Nào ngờ tự tánh vốn sẵn 

 có đủ”.  Tự tánh  vốn sẵn đủ Tam  Bảo,  nay ta quy  y  là quy  y Tự Tánh  Tam 

Bảo. Tam Quy:  

1) Quy  y  Phật:  Phật  là  Tự  Tánh  Giác,  giác  chứ  không  mê.  Từ  hết  thảy 

mê hoặc điên đảo quay trở về nương dựa vào Tự Tánh Giác, nên gọi là “quy 

y Phật”. 

2) Quy y Pháp: Pháp là chánh tri chánh kiến nơi tự tánh. Kinh Pháp Hoa 

nói:  “Nhập Phật tri kiến” ; Phật tri Phật kiến là tư tưởng chánh xác, kiến giải 

chánh  xác,  hoàn  toàn  hiểu  rõ  chân  tướng  nhân  sanh  vũ  trụ,  chẳng  hiểu  sai 

lầm  một điểm  gì.  Từ chỗ suy  nghĩ  lầm  lạc, kiến  giải  lầm  lạc trước kia,  nay 

quay lưng với những lầm lạc ấy, về nương dựa nơi chánh tri chánh kiến của 

tự giác thì gọi là “quy y Pháp”. 

3)  Quy  y  Tăng:  Tăng  là  tự  tánh  thanh  tịnh,  sáu  căn  thanh  tịnh,  chẳng 

nhiễm mảy trần. Lục Tổ nói:  “Nào ngờ tự tánh vốn sẵn thanh tịnh”.  Từ hết 

thảy  nhiễm  ô  quay  đầu  trở  lại,  nương  vào  tâm  thanh  tịnh  sẵn  có,  thì  gọi  là 

“quy y Tăng”. 

Quy  y  Phật  giác chứ không  mê, quy  y Pháp chánh chứ chẳng  tà, quy  y 

Tăng  tịnh  chứ  chẳng  nhiễm.  Tu  học  Phật  là  Giác  -  Chánh  -  Tịnh.  Tựa  đề 

kinh  Vô  Lượng  Thọ  là  Phật  Thuyết  Đại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ  Trang 

Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh. Tam Bảo cũng nằm trong tựa 

đề kinh. Giác là Phật Bảo, Bình Đẳng là Pháp Bảo, Thanh Tịnh là Tăng Bảo. 

Năm chữ  “Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác”  chính là Tự Tánh Tam Bảo. Chúng 

ta nương vào năm chữ này tu hành mới là thọ trì Tam Quy chân chánh, mới 

thật  là  đệ  tử Phật.  Sau  khi  hiểu  rõ cương  lãnh  tu  hành  rồi,  đối  trước  tượng 

Phật, Bồ Tát, phát thệ nguyện sâu nặng: “Mong trở thành học trò đức Phật, 

xin  được  tiếp  nhận  lời  Phật  răn  dạy,  từ  nay  trở  đi,  con  nhất  định  tu  hành 

thanh tịnh”. Thỉnh một vị pháp sư chứng minh, cử hành nghi thức Tam Quy. 

Thật sự trọng yếu là phải quy y Tự Tánh Tam Bảo. Tam Quy xong, đức Phật 

dạy chúng ta phải có đủ các giới, chẳng phạm oai nghi. 

 “Đầy đủ các giới” : Trì giới là giữ pháp. Chẳng riêng gì những giới điều 

đức Phật đã  nói  như Ngũ Giới, Thập Giới, Tỳ Kheo Giới, Bồ  Tát Giới,  mà 

phàm  hết  thảy  những  răn  dạy  trong  hết  thảy  các  kinh  luận,  mỗi  mỗi  đều  là 

giáo giới cả. Hiến pháp, pháp luật, quy định, hiến chương đều thuộc phạm vi 

của giới luật, đều phải tuân thủ; phong tục, tập quán và quan niệm đạo đức 

mỗi nước cũng phải tuân thủ. 

 “Chẳng  phạm  oai  nghi” :  Oai  nghi  là  lễ  tiết,  lễ  mạo.  Chúng  ta  không 

những  giữ  pháp  mà  còn  phải  hiểu  lễ  thì  mới  được  đại  chúng  hoan  nghênh, 

mới có  thể  làm cho  Phật pháp  được  lưu truyền  rộng  rãi các  nơi. Phước thứ 

hai là việc thiện của Nhị Thừa. 

Phước thứ ba:  “Phát Bồ Đề tâm, tin sâu nhân quả, đọc tụng Đại Thừa, 

 khuyến tấn hành giả”  là việc thiện của Đại Thừa Bồ Tát. 

 “Phát  Bồ Đề tâm” :  Bồ Đề  là  tiếng  Phạn,  có  nghĩa  là Giác, chân chánh 

giác  ngộ. Chân chánh  giác  ngộ  lục đạo  luân  hồi  rất khổ, chẳng được tự tại. 

Chân chánh giác ngộ sự giáo dục của đức Phật giúp chúng ta giải quyết hết 

thảy  vấn  đề,  vấn  đề  hiện  tại,  vấn  đề  tương  lai,  vấn  đề  tự  thân,  vấn  đề  gia 

đình, vấn đề sự nghiệp, vấn đề xã hội, cho đến vấn đề sau khi chết đi sẽ sanh 

trong thế giới nào, thảy đều giải quyết hết. Chân chánh giác ngộ đạt đến Tây 

Phương Cực Lạc thế giới ngay trong lúc còn sống là chuyện nhất định chúng 

ta có thể làm được. Sau khi giác ngộ như vậy mới gọi là  “phát Bồ Đề tâm”.  

Chân chánh giác ngộ mới có hy vọng xuất ly luân hồi. 

 “Tin sâu nhân quả” : Nhân  quả ở đây chẳng phải  là  nhân  quả kiểu  việc 

lành có quả lành, việc ác có ác quả, đức Phật dạy hàng Bồ Tát tin sâu nhân 

quả là ngụ ý  “niệm Phật là nhân, thành Phật là quả”.  Loại nhân quả này rất 

nhiều vị Bồ Tát chẳng biết, cũng chẳng tin tưởng. Niệm A Di Đà Phật, vãng 

sanh bất thoái thành Phật là quả báo, là phương pháp tu học thù thắng. Nếu 

chúng  ta  tin  sâu  chẳng  nghi,  quyết  định  thọ  trì,  trong  một  đời  này  sẽ  nhất 

định thành  Phật. Pháp  môn Niệm Phật  vạn  người tu  vạn  người đạt, cốt sao 

quý vị tin thật nguyện thiết, lấy một câu Phật hiệu làm sự việc trọng đại của 

cả  một  đời,  trong  mười  hai  thời  từ  sáng  đến  tối  trong  tâm  chẳng  buông  bỏ 

Phật  hiệu,  chân  chánh  thực  hiện  chẳng  hoài  nghi,  chẳng  gián  đoạn,  chẳng 

xen tạp, không một ai chẳng thành công. Đó gọi là  “tin sâu nhân quả”.  

 “Tụng  đọc  Đại  Thừa”:  Tôi  khuyên  các  đồng  tu  chỉ  đọc  một  bộ  Vô 

Lượng  Thọ  là  nhằm  dụng  ý  đoạn  phiền  não.  Lúc  chẳng  niệm  kinh  bèn  suy 

nghĩ  bậy  bạ,  sanh  ra  phiền  não.  Phật  nói  chúng  sanh  có  hai  thứ  Chướng: 

Phiền  Não  Chướng  và  Sở  Tri  Chướng.  Hai  Chướng  này  do  đâu  mà  có? 

Phẩm Xuất Hiện trong kinh Hoa Nghiêm nói:  “Hết thảy chúng sanh đều có 

 trí huệ đức tướng của Như Lai, chỉ vì vọng tưởng chấp trước nên chẳng thể 

 chứng đắc” . Một lời đức Phật vạch trần gốc bệnh của chúng ta. 

Vọng tưởng phát triển thành Sở Tri Chướng; chấp trước phát triển thành 

Phiền Não Chướng. Mục đích của đọc kinh là phá hai Chướng đó, khôi phục 

tâm  địa  thanh  tịnh,  rồi  mới  dùng  cái  tâm  thanh  tịnh,  tâm  chân  thành,  tâm 

cung kính, tâm từ bi chấp trì danh hiệu thì danh hiệu ấy mới có cảm ứng. Kẻ 

lợi  căn  trong  vòng  năm  mười  năm  đắc  thanh  tịnh  tâm,  sau  đấy  mới  có  thể 

thực  hiện  “pháp môn vô lượng thệ nguyện học”,   mới có thể  ngao du trong 

kinh  luận  Đại  Thừa.  Kẻ  căn  tánh  trung  hạ,  nếu  mười  năm  tâm  vẫn  chưa 

thanh  tịnh,  thì  phải  phát  nguyện  suốt  đời  niệm  một  bộ  kinh,  pháp  môn  vô 

lượng thệ nguyện học đợi đến lúc sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới mới 

học cũng chẳng muộn. Tập trung tinh lực trong thời gian một đời chuyên cầu 

Tây Phương Tịnh Độ, hoàn toàn chẳng phân tâm. Tây Phương Cực Lạc thế 

giới thọ  mạng  vô  lượng,  hết thảy kinh điển  viên  mãn đầy đủ  giống  hệt  như 

của  mười phương chư Phật đã  nói chẳng thiếu  gì.  Lúc đó,  A Di Đà Phật  là 

thầy mình, Quán Âm, Thế Chí, Văn Thù, Phổ Hiền là đồng học, là bầu bạn, 

quý vị nhất định phải thành tựu. Nếu thật sự có tâm từ bi thì cũng phải đảm 

bảo  mình  được  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  rồi  mới  ngao  du 

trong các kinh luận Đại Thừa khác. 

Nếu  chưa  nắm  chắc  chuyện  vãng  sanh,  thì  phải  bớt  làm  chuyện  hoằng 

pháp lợi sanh, nếu không sẽ bị uổng mất chuyện vãng sanh. Kinh Vô Lượng 

Thọ  dạy:   “Giả  linh  cúng  dường  hằng  sa  thánh,  bất  như  kiên  dũng  cầu 

 Chánh Giác”  (Ví như cúng dường hằng hà sa số bậc thánh, cũng chẳng bằng 

kiên định, dũng  mãnh cầu đắc Chánh Giác), ý  nói:  Tự độ cầu  vãng sanh  là 

chuyện trọng yếu. Tự mình đã nắm chắc chuyện vãng sanh mới có thể phát 

tâm rộng độ chúng sanh; vãng sanh chưa nắm chắc thì niệm Phật nhiều phải 

là chuyện khẩn yếu hơn. Độ chúng sanh phải có duyên phận và năng lực. Có 

ba phước, sáu hòa kính, Tam Học (Giới - Định - Huệ), Lục Độ làm cơ sở, tu 

học mười nguyện Phổ Hiền mới hòng đạt lợi ích. 

Thế nào là hạnh nguyện Phổ Hiền? Nơi quả đức Như Lai viên mãn, nhất 

định phải tu đại hạnh thì phước đức mới hòng viên mãn. Mỗi một hạnh môn 

đều  tương  ứng  với  tự  tánh,  nhưng  mỗi  một  hạnh  môn  lại  trọn  khắp  pháp 

giới.  Đã  thế,  mỗi  một  hạnh  môn  lại  bao  trùm  hết  thảy  hạnh;  hết  thảy  hạnh 

cũng đều bao gồm trong một hạnh. Đấy chính là bản thể của Phổ Hiền hạnh, 

mà  cũng  là  hạnh  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  thực  hành.  Nói  cách  khác,  do  phương 

pháp  tu  hành  này  mà  thành  tựu  Phổ  Hiền  Bồ  Tát.  Cổ  đức  quy  nạp  thành 

mười điều:  

1)  Sở  cầu  phổ:  Cầu  được  chứng  đắc  bình  đẳng  với  hết  thảy  Như  Lai. 

Chúng  ta  tương  lai  thành  Phật  phải  bình  đẳng  với  hết  thảy  chư  Phật  trong 

mười  phương  ba  đời,  chẳng  sai  biệt  mảy  may.  Đấy  là  điều  chúng  ta  mong 

cầu. 

2) Sở hóa phổ: Hóa là giáo hóa chúng sanh, Chư Phật Như Lai giáo hóa 

vô  lượng  vô  biên  chúng  sanh  trong  pháp  giới,  chúng  ta  cũng  phải  phát 

nguyện như vậy. 

3)  Sở  đoạn  phổ:  Đoạn  phiền  não.  Kiến  Tư  phiền  não,  Trần  Sa  phiền 

não,  Vô  Minh  phiền  não  đều  phải  đoạn,  chẳng  thể  còn  lại  mảy  may  phiền 

não nào. 

4) Sự hành phổ: Trong sanh hoạt thường nhật, bất luận chuyện lớn việc 

nhỏ,  mảy  may  tơ  tóc  cũng  đều  nên  xứng  với  pháp  giới,  giống  hệt  như  Bồ 

Tát. 

5) Lý hành phổ: Mỗi một việc làm nào cũng đều tương ứng với tự tánh. 

6) Vô ngại hành phổ: lý sự vô ngại. 

7) Dung thông hành phổ: sự sự vô ngại. 

8) Sở khởi đại dụng phổ: đức dụng trọn khắp pháp giới. 

9) Sở hành xứ phổ: theo chiều ngang thì cùng khắp pháp giới, hết thảy 

các cõi nước Phật và thân tâm của mình không hai, không khác. 

10) Tu hành thời phổ: Nói trên phương diện thời gian thì một niệm và 

cả  kiếp  dung  thông.  Mỗi  một  nguyện  Phổ  Hiền  đều   “hư  không  giới  tận, 

 chúng sanh giới tận, nguyện tôi mới tận” . Nhưng hư không giới, chúng sanh 

giới, chúng sanh  nghiệp chẳng có cùng tận,  hạnh  nguyện của Phổ  Hiền Bồ 

Tát cũng chẳng có cùng tận; chẳng mệt, chẳng chán! 

Đấy là Phổ Hiền hạnh, hạnh môn đạt đến mức độ đăng phong tạo cực. 

Duyên do của phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện: Xưa kia, lúc đức Thế Tôn 

thị  hiện  thành  Phật;  lúc  ban  sơ,  nhập  định  dưới  cội  Bồ  Đề,  giảng  kinh  Đại 

Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm; giảng thuyết lý sự vô ngại, sự sự vô ngại, 

cảnh  giới  một  niệm  và  cả  kiếp  viên  dung.  Nói  cách  khác,  siêu  việt  cả  thời 

gian lẫn không gian, chẳng có thời gian dài hay ngắn, chẳng có không gian 

xa  hay  gần.  Đây  chính  là  cảnh  giới  giải  thoát  chẳng  thể  nghĩ  bàn  của  chư 

Phật, Bồ Tát chứng đắc. 

Phật giảng bộ kinh này, nếu dịch theo nguyên văn tiếng Phạn thì tựa đề 

kinh là  “Đại Phương Quảng Giác Giả Tạp Hoa Trang Nghiêm kinh” . Người 

Trung  Quốc  thích  đơn  giản,  đổi  chữ Giác  Giả  thành  Phật,  bỏ  bớt  chữ  Tạp, 

lược bớt chữ Trang, thành ra  tựa đề kinh  hiện thời  là   “Đại Phương Quảng 

 Hoa Nghiêm kinh”.  Nhìn từ ý nghĩa của tựa đề kinh, bộ kinh do đức Phật nói 

đây thật ra chính là hết thảy kinh chúng ta thường giảng: 

“Đại Phương Quảng” 5 là Pháp, cũng như kinh Đại Thừa thường nói là 

Thể, Tướng, đức dụng của Chân Như Tự Tánh. 

“Phật”   là  người  chứng  đắc;  người  viên  mãn  công  đức  thể,  tướng,  tác 

dụng của tự tánh thì gọi là “thành Phật”, ta gọi người ấy là Phật Đà. 

“Hoa Nghiêm”   là tỷ dụ.  Tạp  Hoa:  Tạp  là  nhiều  màu, có các thứ phẩm 

lượng,  giống  như  một  đại  hoa  viên,  hết  thảy  các  loài  hoa  đều  có  mặt  hết, 

cũng chẳng thiếu khuyết gì cả. Trang Nghiêm nghĩa là đẹp đẽ. Hết thảy các 

pháp  đức  Phật  chứng  giống  như  hoa  nhiều  màu  trang  nghiêm.  Do  đây  biết 

rằng:  tựa  đề kinh  này chẳng phải  là tựa đề của riêng  một  bộ kinh  mà  là đề 

mục chung của hết thảy kinh. 

Đức  Thế  Tôn  sau  khi  thành  Phật,  trong  mười  bốn  ngày  6,  đem  toàn  bộ 

cảnh  giới  Ngài  chứng  đắc  viên  mãn  giảng  cho  Bồ  Tát  nghe.  Hàng  Bồ  Tát 

nghe  kinh  trong  hội  Hoa  Nghiêm  thuộc  bốn  mươi  địa  vị  Pháp  Thân  đại  sĩ, 

chẳng phải kẻ tầm thường. Hạng người tầm thường há có năng lực vào trong 

Định  của  đức  Thế  Tôn  để  nghe  kinh  ư?  Chẳng  có  Định  công  (công  tu  tập 

thiền định) thì chẳng có duyên phận. Phật nói kinh này, Quyền Giáo Bồ Tát 

và Thanh Văn, Duyên Giác như đui, như điếc, thấy chẳng được, nghe cũng 

chẳng được. 

Giảng  kinh  xong,  Đại  Long  Bồ  Tát  đem  kinh  này  cất  giấu  dưới  Long 

Cung.  Trong  vòng sáu trăm  năm sau khi  Phật diệt độ, thế  gian chẳng có ai 

thấy được kinh này. Long Thọ Bồ Tát thông minh tuyệt đỉnh, xem khắp kinh 

luận thế  gian  và kinh  điển của chín  mươi  sáu thứ ngoại đạo ở Ấn Độ, sanh 

tâm  ngạo  mạn.  Lúc ấy, Đại  Long  Bồ  Tát hóa  thân độ  Long  Thọ, bảo  Long 

Thọ: “Long cung còn có rất nhiều kinh điển khác ông chưa từng thấy qua”. 

Khi đến  Long cung,  Long  Thọ thấy Đại  Long Bồ Tát cất  giữ Đại  Bản  Hoa 

Nghiêm, có mười tam thiên đại thiên thế giới vi trần bài kệ (mỗi một bài kệ 

có bốn câu) 7,  một tứ thiên  hạ  vi trần phẩm. Long  Thọ  Bồ Tát sững sờ, tập 

khí ngạo mạn tan tành. 

Tam thiên đại thiên thế giới thật ra là một đại thiên thế giới, đại thiên thế 

giới là khu vực hóa độ của một đức Phật. Địa cầu xoay quanh Thái Dương, 

lấy  Thái  Dương  làm  trung  tâm,  gọi  là  Thái  Dương  Hệ.  Thái  Dương  Hệ  lại 

xoay  quanh  Ngân  Hà  hệ.  Trong  quá  khứ,  có  nhiều  người  cho  rằng  Thái 

Dương Hệ là một đơn vị thế giới. Một đại thiên thế giới có một trăm ức đơn 

vị thế  giới  như thế. Gần đây,  lão cư sĩ  Hoàng Niệm  Tổ nêu  lên quan  điểm, 

cho rằng:  “Mỗi một hệ Ngân Hà là một đơn vị thế giới. Đơn vị thế giới lấy 

 núi  Tu Di  làm  trung  tâm,  núi  Tu Di  chẳng  thuộc  địa  cầu,  cũng  chẳng  nằm 

 trong Thái Dương Hệ, mà là do nhiều hằng tinh xoay tròn [tạo thành]. Núi 

 Tu Di chính là lỗ đen (black hole) do các nhà thiên văn phát hiện, là trung 

 tâm của một Ngân Hà hệ”.   

Nếu  nói  như vậy thì  một đại thiên thế  giới do  một trăm  ức Ngân Hà  hệ 

tạo  thành.  Phật  nói:  Trong  vũ  trụ  có  vô  lượng  vô  biên  đại  thiên  thế  giới. 

Nhưng bây giờ, giả sử đem các tinh cầu trong một trăm ức Ngân Hà Hệ mài 

nát  thành  vi  trần,  mỗi  một  vi  trần  tượng  trưng  cho  một  bài  kệ,  thì  bộ  kinh 

này có mười đại thiên thế giới vi trần kệ. Phân lượng quá lớn, địa cầu không 

chứa  nổi. Phật chỉ cần  hai tuần  giảng  xong  kinh  này,  Phật trí thần thông  vĩ 

đại, khiến chúng ta năm vóc sát đất bội phục. 

Trung  Bổn  Hoa  Nghiêm  có  bốn  mươi  chín  vạn  tám  ngàn  tám  trăm  bài 

kệ, một ngàn hai trăm phẩm. Trung Bổn là phần trích yếu của Đại Bổn, phân 

lượng cũng quá nhiều. Hạ Bổn Hoa Nghiêm là mục lục đại cương trích yếu, 

tổng cộng mười vạn bài kệ (bốn  mươi vạn câu), bốn  mươi tám phẩm. Long 

Thọ  Bồ  Tát đem  Hạ  Bổn  Hoa  Nghiêm  ra  khỏi  Long  cung.  Từ  đó,  thế  gian 

mới có kinh  Hoa Nghiêm. Cho đến thời đại Đông Tấn, tức  là sau khi  Long 

Thọ Bồ Tát viên tịch ba, bốn trăm năm, bộ kinh này được truyền đến Trung 

Quốc. 

Thời  cổ,  kinh  điển  chép  trên  lá  Bối,  dễ  bị  thất  lạc.  Kinh  Hoa  Nghiêm 

truyền  đến  Trung  Quốc,  kinh  văn  bị  thiếu  sót,  chỉ  còn  ba  vạn  sáu  ngàn  bài 

tụng (kệ). Đời  Tấn,  ngài Phật Đà  Bạt Đà  La  8 dịch sang  Hán  văn, chia  làm 

sáu  mươi  quyển,  gọi  là  Lục  Thập  Hoa  Nghiêm.  Đời  Đường,  bà  Võ  Tắc 

Thiên phái người sang Ấn Độ tìm bản kinh này, thỉnh ngài Thật Xoa Nan Đà 

9 sang Trung Quốc dịch kinh Hoa Nghiêm, so với bản sáu mươi quyển tăng 

thêm chín ngàn bài tụng, tổng cộng có bốn vạn năm ngàn bài tụng, gọi là Bát 

Thập Hoa Nghiêm. Trong niên hiệu Trinh Nguyên đời Đường Đức Tông, Ô 

Đồ  quốc  vương  tấn  cống  hoàng  đế  Trung  Quốc  một  bộ  Phổ  Hiền  Hạnh 

Nguyện  Phẩm  10,  là  phẩm  cuối  cùng  của  kinh  Hoa  Nghiêm.  Phẩm  này  vô 

cùng  hoàn  chỉnh,  chẳng  bị  khiếm  khuyết,  dịch  sang  tiếng  Hán,  tổng  cộng 

bốn mươi quyển, gọi là Tứ Thập Hoa Nghiêm. 

Tứ  Thập  Hoa  Nghiêm  là  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  Phẩm,  toàn  bộ  kinh 

văn là bốn mươi quyển. Khi Tứ Thập Hoa Nghiêm được phiên dịch, Thanh 

Lương  đại  sư  11  tham  gia  dịch  trường.  Dịch  xong,  hoàng  đế  thỉnh  đại  sư 

Thanh  Lương  viết  chú  giải.  Ngài  Thanh  Lương  chuyên  chú  nơi  kinh  Hoa 

Nghiêm, cả  một đời  giảng kinh  Hoa Nghiêm  năm  mươi  lượt. Tứ Thập  Hoa 

Nghiêm  và  Bát  Thập  Hoa  Nghiêm  gộp  lại,  trừ  khử  những  phần  trùng  lập, 

tổng cộng gồm chín mươi sáu quyển. 

Cổ nhân  nói:  “Chẳng đọc Hoa Nghiêm, chẳng biết nhà  Phật phú quý”.  

Nói  cách  khác,  chẳng  đọc  Hoa  Nghiêm,  chẳng  hiểu  được  cái  hay  của  việc 

thành  Phật.  Biết  được  cái  hay  của  việc  thành  Phật  thì  không  thành  Phật 

không xong. Đối với việc tu học Phật pháp, kinh này là một bộ kinh vô cùng 

trọng yếu. Tôi có được lòng tín ngưỡng nơi Tịnh Độ Tông là do từ kinh Hoa 

Nghiêm  mà  có.  Thoạt đầu,  tôi  theo  thầy  cư sĩ  Lý  Bỉnh  Nam  chuyên  hoằng 

Tịnh  Độ,  đối  với  việc  giảng  kinh  tôi  vô  cùng  thích  thú,  còn  đối  với  việc 

Niệm Phật chẳng mặn mòi cho lắm. Thầy khuyến khích tôi:  

-  Từ  xưa  đến  nay,  không  ít  tổ  sư  đại  đức  đều  tu  học  pháp  môn  Niệm 

Phật, chẳng ngại gì ông không thử thực hành xem. Nếu chẳng thể thành tựu 

thì từ trước đến giờ nhiều người bị  mắc lừa, chúng ta bị lừa một phen cũng 

không sao! 

Thầy nói câu này đúng là rát miệng xót lòng. Khi đó, tôi chẳng hiểu triệt 

để Tịnh Độ Tông, tín tâm chưa sanh khởi. Mãi đến năm Dân Quốc sáu mươi 

(1971), tôi  mới bắt đầu giảng kinh Hoa Nghiêm, giảng suốt mười bảy năm. 

Đột nhiên có một ngày, tôi nghĩ đến một vấn đề: trong hội Hoa Nghiêm, Phổ 

Hiền  là  trưởng  tử, Văn  Thù  là con trai thứ, hai  vị Đẳng  Giác  Bồ Tát  là  trợ 

thủ của Tỳ Lô Giá Na, các Ngài tu pháp môn gì? Nguyên lai các vị Bồ Tát 

này niệm A Di Đà Phật cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới. Nhận ra như 

vậy,  tôi  vô  cùng  kinh  ngạc;  hơn  nữa,  Thiện  Tài  đồng  tử cũng  tu  pháp  môn 

Niệm  Phật.  Hoa  Nghiêm  đến  cuối  cùng,  mười  đại  nguyện  vương  của  Phổ 

Hiền Bồ Tát dẫn về Cực Lạc. Hiểu rõ điều này trong hội Hoa Nghiêm rồi tôi 

mới  phát  sanh  tín  tâm  chân  chánh  đối  với  Tịnh  Độ  tông.  Đối  với  tôi,  kinh 

Hoa Nghiêm có ân sâu rất lớn. 

[Phần kinh  văn được] báo cáo lần  này  là quyển cuối cùng của  Tứ Thập 

Hoa  Nghiêm.  Trong  toàn  bộ  kinh  Hoa  Nghiêm,  quyển  này  trọng  yếu  vô 

cùng,  Thanh  Lương  đại  sư  gọi  nó  là   “Hoa  Nghiêm  quan  kiện”   (mấu  chốt 

của kinh Hoa Nghiêm); cương lãnh tu học Hoa Nghiêm hoàn toàn nằm trong 

quyển  này. Nó cũng  là tổng kết  luận của toàn bộ kinh  Hoa Nghiêm.  Thanh 

Lương  đại  sư  đem  quyển  này  lưu  hành  riêng;  niệm  một  quyển  giống  như 

niệm  toàn  bộ  kinh  Hoa  Nghiêm.  Bản  chú  giải  quyển  kinh  này  tốt  nhất  là 

cuốn  Hoa  Nghiêm  Kinh  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  Phẩm  Biệt  Hành  Sớ  Sao, 

Sớ  là  Thanh  Lương  đại  sư chú  giải  lời  kinh; Sao  là  do  Tông  Mật  đại  sư  12 

chú giải lời Sớ. Thanh Lương đại sư chú giải đơn giản nhưng sâu xa, học trò 

Ngài là Tông Mật sợ hậu học nghiên cứu, xem đọc gặp khó khăn, nên lại chú 

thích tường tận một lần nữa. Đề tài lần giảng này là  “Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh 

 Nguyện  đích  khải  thị”,   không  giải  thích  theo  từng  câu  văn  mà  chỉ  báo  cáo 

tường tận đại ý từng đoạn mà thôi. 

---o0o--- 

B. Giải Thích Kinh Văn 

 I. Phần Trường Hàng 

1. Mười đại nguyện vương 

Chánh kinh:  

 Nhĩ thời, Phổ Hiền Bồ Tát Ma Ha Tát xưng thán Như Lai thắng công 

 đức dĩ, cáo chư Bồ Tát cập Thiện Tài ngôn:  

 - Thiện nam tử! Như Lai công đức, giả sử thập phương nhất thiết chư 

 Phật,  kinh  bất  khả  thuyết  bất  khả  thuyết  Phật  sát  cực  vi  trần  số  kiếp, 

 tương  tục  diễn  thuyết,  bất  khả  cùng  tận.  Nhược  dục  thành tựu  thử  công 

 đức môn, ưng tu thập chủng quảng đại hạnh nguyện. Hà đẳng vi thập?  

 Nhất giả, lễ kính chư Phật.  

 Nhị giả, xưng tán Như Lai.  

 Tam giả, quảng tu cúng dường.  

 Tứ giả, sám hối nghiệp chướng.  

 Ngũ giả, tùy hỷ công đức.  

 Lục giả, thỉnh chuyển pháp luân.  

 Thất giả, thỉnh Phật trụ thế.  

 Bát giả, thường tùy Phật học.  

 Cửu giả, hằng thuận chúng sanh.  

 Thập giả, phổ giai hồi hướng.  

 (Lúc bấy giờ, Phổ Hiền Bồ Tát Ma Ha Tát khen ngợi công đức thù thắng 

 của đức Như Lai xong, bảo các Bồ Tát và Thiện Tài 13 rằng:  

 - Này thiện nam tử! Công đức Như Lai giả sử mười phương hết thảy chư 

 Phật trong các số kiếp 14 nhiều như số cực vi trần 15 trong bất khả thuyết bất 

 khả thuyết 16 Phật sát 17, diễn nói liên tục, cũng chẳng thể nói cùng tận. Nếu 

 muốn thành tựu môn công đức này, hãy nên tu mười thứ hạnh nguyện rộng 

 lớn. Những gì là mười?  

 Một là lễ kính chư Phật.  

 Hai là xưng tán Như Lai.  

 Ba là rộng tu cúng dường.  

 Bốn là sám hối nghiệp chướng.  

 Năm là tùy hỷ công đức.  

 Sáu là thỉnh đức Phật chuyển pháp luân.  

 Bảy là thỉnh đức Phật ở lại nơi đời.  

 Tám là thường học theo đức Phật.  

 Chín là hằng thuận chúng sanh.  

 Mười là hồi hướng khắp tất cả).   

 “Phổ  Hiền  Bồ  Tát  khen  ngợi  công  đức  thù  thắng  của  Như  Lai  xong”: 

đây là câu để tiếp ý quyển trước. Phẩm này thuộc quyển thứ bốn mươi. Nửa 

phần sau quyển thứ ba mươi chín là bài kệ tụng rất dài của Phổ Hiền Bồ Tát 

ca ngợi công đức thù thắng của Như Lai. Chữ “Như Lai” ở đây chỉ chân tâm 

tự tánh của mỗi người chúng ta, công đức của chân tâm mỗi người chúng ta 

là  vô  lượng  vô biên;  lời ca  tụng của  Phổ  Hiền Bồ Tát chỉ  là  một  giọt nước 

trong  biển  cả  đó  thôi.  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  nói  nhiều  như  vậy  cũng  nói  không 

hết,  mới  chuyển  đề  tài,  bảo  cùng  các  Bồ  Tát  trong  hội  và  Thiện  Tài  rằng: 

 “Công đức Như Lai giả sử mười phương hết thảy chư Phật trong các số kiếp 

 như số cực vi trần trong bất khả thuyết bất khả thuyết Phật sát, diễn nói liên 

 tục, cũng chẳng thể nói cùng tận”.  

Một  câu  nói  của  Phổ  Hiền  Bồ  Tát đã  vạch  trần  chỗ  hay  của  việc  thành 

Phật. Công đức của tự tánh chúng ta, mười phương hết thảy chư Phật trải vô 

lượng kiếp cùng xưng nói cũng chẳng thể nói hết được. Học Phật là để minh 

tâm kiến tánh, kiến tánh bèn thành Phật; phải làm sao cho vô lượng vô biên 

công đức trong tự tánh chúng ta đều hiện tiền, đều hưởng được tác dụng của 

những  công  đức  đó.  Tự  tánh  khởi  tác  dụng  thì  có  ích  lợi  gì?  Khiến  cho 

chúng ta ngay trong một đời này đạt được hạnh phúc, khoái lạc chân chánh, 

vĩnh viễn chẳng có phiền não, chẳng khởi vọng tưởng, gia đình mỹ mãn, sự 

nghiệp thuận lợi, xã hội yên ổn, tốt đẹp, thế giới hòa bình; những lợi ích nhỏ 

nhặt  như  thế  đều  có  thể  đạt  được.  Lợi  ích  lớn  nhất  là  trường  sanh  bất  lão, 

vĩnh viễn chẳng chết. Đấy đều là những lợi ích công đức sẵn có nơi tự tánh. 

Chẳng thể không học Phật pháp là do lý do này, vì thế nhất định phải nỗ lực 

tu học. Câu nói này của Phổ Hiền Bồ Tát khiến chúng ta nhận thức rõ: Công 

đức của tự tánh chẳng thể nghĩ bàn. 

Phổ Hiền Bồ Tát lại bảo cùng chúng ta: Muốn chứng đắc công đức của 

tự tánh thì phải tu mười thứ hạnh nguyện rộng lớn, công đức của tự tánh mới 

hiện tiền viên mãn. Trong năm khoa mục Tịnh Tông Học Hội thực hành thì 

khoa  mục cuối cùng là  mười đại nguyện vương. Mười đại nguyện vương là 

tầng lầu thứ năm, là tột đỉnh viên mãn. Tầng thứ năm cất dựa trên tầng thứ 

tư;  tầng  thứ  tư  là  Bồ  Tát  Lục  Độ.  Tầng  thứ  ba  là  Tam  Học  Giới  -  Định  - 

Huệ. Tầng thứ hai là Lục Hòa Kính. Tầng thứ nhất là ba phước. Ba phước là 

cơ sở. Cứ y chiếu theo phương pháp này mà nỗ lực tu học thì ngay trong một 

đời sẽ đạt đến cảnh giới viên mãn. 

---o0o--- 

1.1. Nguyện thứ nhất: Lễ kính chư Phật 

Chánh kinh:  

 Thiện Tài bạch ngôn:  

 - Đại Thánh! Vân hà lễ kính, nãi chí hồi hướng?  

 Phổ Hiền Bồ Tát cáo Thiện Tài ngôn:  

 - Thiện nam tử! Ngôn lễ kính chư Phật giả: Sở hữu tận pháp giới, hư 

 không giới,  thập phương tam  thế,  nhất  thiết Phật sát,  cực  vi  trần  số  chư 

 Phật  Thế  Tôn,  ngã  dĩ  Phổ  Hiền  hạnh  nguyện  lực  cố,  thâm  tâm  tín  giải, 

 như đối mục tiền, tất dĩ thanh tịnh thân ngữ ý nghiệp, thường tu lễ kính. 

 Nhất nhất Phật sở, giai hiện bất khả thuyết bất khả thuyết Phật sát cực vi 

 trần số thân; nhất nhất thân biến lễ bất khả thuyết bất khả thuyết Phật sát 

 cực vi trần số Phật.  

 Hư  không  giới  tận,  ngã  lễ  nãi  tận.  Dĩ  hư  không  giới  bất  khả  tận  cố, 

 ngã  thử  lễ  kính  vô  hữu  cùng  tận.  Như  thị  nãi  chí  chúng  sanh  giới  tận, 

 chúng  sanh  nghiệp  tận,  chúng  sanh  phiền  não  tận,  ngã  lễ  nãi  tận,  nhi 

 chúng sanh giới nãi chí phiền não vô hữu tận cố, ngã thử lễ kính vô hữu 

 cùng tận. Niệm niệm tương tục, vô hữu gián đoạn. Thân ngữ ý nghiệp vô 

 hữu bì yểm.  

 (Thiện Tài bạch rằng:  

 - Thưa đại thánh! Thế nào là lễ kính cho đến hồi hướng?  

 Phổ Hiền Bồ Tát bảo Thiện Tài rằng:  

 - Này  thiện  nam  tử!  Nói  “lễ  kính  18  chư  Phật” là: [Đối  với  ]  chư  Phật 

 Thế  Tôn  nhiều  như  số  cực  vi  trần  trong  tất  cả  hết  thảy  cõi  Phật  tột  cùng 

 pháp  giới,  hư  không  giới  19,  mười  phương  ba  đời,  tôi  do  sức  hạnh  nguyện 

 Phổ  Hiền,  thâm  tâm  tín  giải  20,  như  đối  trước  mắt,  đều  dùng  thân  ngữ  ý 

 nghiệp thanh tịnh, thường tu tập sự lễ kính. Nơi mỗi một đức Phật, đều hiện 

 thân  như  số  cực  vi  trần  trong  bất  khả  thuyết  bất  khả  thuyết  cõi  Phật,  mỗi 

 một thân lễ khắp chư Phật nhiều như số cực vi trần trong bất khả thuyết bất 

 khả thuyết cõi Phật.  

 Hư không có tận, sự lễ kính của tôi mới tận. Vì hư không chẳng thể tận 

 nên sự lễ kính này của tôi chẳng có cùng tận. Như thế cho đến chúng sanh 

 giới  tận,  chúng  sanh  nghiệp  tận,  chúng  sanh  phiền  não  tận,  sự  lễ  kính  của 

 tôi mới tận. Nhưng chúng sanh giới cho  đến phiền não chẳng có cùng tận, 

 nên sự lễ kính này của tôi chẳng có cùng tận. Niệm niệm tiếp nối, chẳng hề 

 gián đoạn. Thân ngữ ý nghiệp chẳng hề mệt chán).   

Hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng là hiếu kính; hiếu kính đến mức 

viên  mãn rốt ráo  là  lễ kính chư Phật.  Trong Đại  Thừa Giới  Kinh, đức  Phật 

khai  thị  rõ  ràng:   “Hiếu  thuận  phụ  mẫu,  sư  tăng,  hiếu  thuận  với  hết  thảy 

 chúng sanh. Hiếu gọi là Giới”.  Giới luật Đại Thừa tạo dựng trên cơ sở hiếu 

đạo. Chữ Hiếu thuộc loại Hội Ý: phía trên là chữ Lão, phía dưới là chữ Tử, 

ghép thành chữ Hiếu. Trong chữ Hiếu, các đời tương thông, đời chữ Lão và 

đời chữ Tử cùng  một thể. Một đời  trên (Lão) còn có  một  đời trên  nữa, quá 

khứ vô thỉ; một đời dưới lại có một đời dưới nữa, vị lai vô chung. Vô thỉ vô 

chung là một chỉnh thể. Nhìn theo chiều dọc, tổ tiên và con cháu đời sau là 

một  thể;  nhìn  theo  chiều  ngang  là  anh  em,  thân  thích,  bè  bạn;  anh  em  của 

anh  em,  thân  thích  của  thân  thích,  bè  bạn  của  bè  bạn,  ngang  khắp  mười 

phương.  Dọc  suốt  ba  đời,  ngang  cùng  mười  phương  là  toàn  thể  của  pháp 

giới.  Chữ  Hiếu  là  một  phù  hiệu  tiêu  biểu  toàn  thể  pháp  giới.  Chỉ  có  thành 

Phật mới có thể tột cùng viên mãn đạo Hiếu. 

Vì sao chúng ta phải học Phật? Vì chúng ta muốn viên mãn tột cùng đạo 

Hiếu,  vì  biết  tận  hư không,  khắp  pháp  giới  chỉ  là  chính  mình  mà  thôi!  Bởi 

thế, chính  Phổ  Hiền  Bồ  Tát tự  nói: Muốn   “lễ kính chư  Phật”  thì  phải sanh 

về Tây Phương Cực Lạc thế giới mới có thể viên mãn được nguyện ấy. Phổ 

Hiền  Bồ  Tát  là  một  nhân  vật  đại  biểu  cho  những  người  vãng  sanh  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới trong mười phương thế giới. Phổ Hiền Bồ Tát còn 

như thế, huống gì chúng ta? Chúng ta muốn viên mãn tột cùng đạo Hiếu, chỉ 

còn  cách  noi  theo  Phổ  Hiền  Bồ  Tát;  không  noi  theo  Ngài  mà  toan  thành 

Phật, chẳng có hy vọng gì đâu! 

Trong kinh Phật dạy, từ Sơ Phát Tâm cho đến khi thành Phật là ba đại A 

Tăng Kỳ kiếp, trong quá khứ chúng ta đã tu cả vô lượng A Tăng Kỳ kiếp, cớ 

sao chẳng thành Phật? Là vì phiền não không đoạn, đời đời luân hồi lục đạo. 

Nhận  thức  Tịnh  Độ  từ  kinh  Hoa  Nghiêm,  chúng  ta  biết  kinh  Hoa  Nghiêm 

cuối cùng là niệm Phật cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, vì thế ta mới 

chết  một  lòng  khăng  khắng  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế 

giới, Phổ Hiền Bồ Tát độ chúng ta vậy. 

Lễ kính chư Phật, chư Phật là ai? Phật dạy minh bạch:  “Hết thảy chúng 

 sanh vốn là Phật” ; phàm các hiện tượng do các duyên hòa hợp mà sanh khởi 

thì gọi là “chúng sanh”. Chúng ta nghĩ coi: Có pháp nào chẳng phải là do các 

duyên  hòa  hợp  sanh  ra  hay  không?  Chỉ  có  hư không  mới  chẳng  phải  là  do 

các  duyên  hòa  hợp  sanh  ra.  Thân  thể  của  chúng  ta,  khăn  mặt,  giảng  đường 

đều  là  do  các  duyên  hòa  hợp  sanh  ra,  đều  gọi  là  chúng  sanh.  Kinh  Hoa 

Nghiêm  có  một  câu  rất  trọng  yếu  như  sau:   “Tình  dữ  vô  tình,  đồng  viên 

 chủng trí”.  Tình là hữu tình chúng sanh, chỉ động vật, hữu tình chúng sanh 

trong  mười pháp  giới. Vô  Tình  là  vô tình  chúng sanh, chỉ thực  vật, khoáng 

vật.  “Đồng  viên  chủng  trí”  là  thành  Phật.  Hữu  tình  chúng  sanh  có  thể  tu 

hành, có  thể  niệm Phật, có thể thành Phật, còn  vô tình chúng sanh  làm sao 

thành Phật được? Khăn mặt, bàn ghế, khi nào chúng mới thành Phật? 

Giờ  đây  nhờ  phẩm  Hạnh  Nguyện  này  chúng  ta  mới  vỡ  lẽ:  hữu  tình 

chúng  sanh  là  chư  Phật,  vô  tình  chúng  sanh  cũng  là  chư  Phật.  Khi  nào  vô 

tình thành Phật vậy? Y báo chuyển theo chánh báo. Ngày nào chúng ta thành 

Phật,  liền  nhận  thấy  sơn  hà  đại  địa,  hết  thảy  cỏ  cây,  vi  trần  thảy  đều  thành 

Phật cả, đó là hiện tượng thành Phật. Nếu ngày nào tự thấy mình thành Phật, 

thấy người khác vẫn chưa thành Phật, thì nói thật ra, quý vị đang nằm mộng, 

quý  vị  khởi  vọng  tưởng,  chắc  chắn  chẳng  phải  là  thành  Phật.  Những  điều 

kinh Hoa Nghiêm dạy hoàn toàn là cảnh giới hiện lượng của Phật, Bồ Tát, là 

những điều các Ngài chính mắt thấy, chính tai nghe, hoàn toàn là chân tướng 

sự thật, chẳng phải là cảnh giới của phàm phu. 

Làm thế  nào để  học tập pháp  môn  này? Pháp  môn ấy  là pháp của Pháp 

Thân  đại  sĩ  tu  tập;  chúng  ta  là  phàm  phu,  một  phẩm  phiền  não  chưa  đoạn, 

chúng ta có thể tu được chăng? Được chứ!  Sách  giáo khoa thuộc phân ban 

tiến sĩ trong nhà Phật, chúng ta là học trò mẫu giáo cũng áp dụng được, rất 

kỳ  diệu!  Kinh  điển  Phật  giáo  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  là  kinh  điển  viên  dung. 

Sách  giáo  khoa  cho  kẻ  sơ  học  chính  là  kinh  điển  để  thành  Phật,  pháp  môn 

bắt  đầu  từ  việc  học  cung  kính.  Dùng  tâm  chân  thành,  tâm  thanh  tịnh,  tâm 

bình đẳng, tâm cung kính đối đãi hết thảy mọi người, đó là lễ kính chư Phật. 

Chúng  ta  đối  với  Phật,  Bồ  Tát cung  kính  phi  thường,  nhưng  đối  với  người 

khác  kém  hơn  một  tí,  thì  chẳng  phải  là  hạnh  Phổ  Hiền.  Hạnh  Phổ  Hiền  là 

hạnh bình đẳng. 

Mỗi khóa kinh sáng chúng ta dùng tâm kiền thành cung kính nhất để lễ 

Phật, sau đấy, dùng cái tâm đó đối đãi người khác. Bất luận đối đãi cha mẹ, 

người nhà, quyến thuộc, bằng hữu, đồng sự, hết thảy người thiện kẻ ác trong 

xã hội, đều dùng một tấm lòng chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, cung kính 

để đối đãi, đó là hạnh Phổ Hiền. Ngoài con người ra, cũng phải dùng cái tâm 

chân thành, tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm cung kính để đối đãi hết thảy 

vạn vật. Khăn mặt là chư Phật, dùng khăn xong đừng vo thành một cục vứt 

lung  tung, phải  xả sạch, phơi khô,  xếp  ngay  ngắn, đó  là thể  hiện  lòng cung 

kính đối với nó. Bàn ghế cũng là chư Phật, phải chùi sạch, xếp ngay ngắn đó 

là lòng cung kính đối với nó. Đối với sự, bất cứ sự việc nào mình đảm trách 

cũng  phải  tận  tâm  tận  lực  làm  cho  viên  mãn,  đó  là  cung  kính  đối  với  sự, 

chẳng thể qua loa tắc trách, đừng đùn đẩy lẫn nhau. 

Pháp  môn  này  khó,  chẳng  dễ  tu,  nó  vốn  là  pháp  tu  của  Đẳng  Giác  Bồ 

Tát; chúng ta  học  lớp  mẫu  giáo, phải  gắng hết sức  mình  dẫu chưa thể  thực 

hiện viên mãn. Học được một phần là được một phần lợi ích; lợi ích lớn lao 

chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Nêu  một  thí  dụ:  Nếu  có  thể  dùng  cái  tâm  chân  thành, 

thanh  tịnh, bình đẳng, cung kính để đối đãi  người  và sự  vật thì quý  vị  vĩnh 

viễn chẳng sanh phiền não, trong tâm khoái lạc khôn sánh, ngay lập tức đạt 

được  hạnh  phúc,  khoái  lạc.  Hiện  tại  vì  sao  quý  vị  chẳng  hạnh  phúc,  sung 

sướng? Là vì trong tâm quý vị phân biệt kẻ này tốt, người kia xấu, suốt một 

ngày  từ  sáng  đến  tối  phân  biệt,  chấp  trước,  phiền  não  vọng  tưởng  chẳng 

ngừng, làm sao quý vị hạnh phúc, sung sướng cho được? Nếu muốn tu hạnh 

phúc, sung sướng thì  hạnh Phổ  Hiền  là  nhanh chóng  hữu  hiệu  nhất. Quý  vị 

cứ thử mở rộng tâm lượng đi. Chỉ cần quý vị chân chánh phát tâm, Phổ Hiền 

Bồ  Tát  bèn  gia  trì  quý  vị.  Kinh  dạy:  “Tôi  do  sức  hạnh  nguyện  Phổ  Hiền, 

 thâm  tâm  tín  giải,  như  đối  trước  mắt”.  Thần  lực  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  gia  trì, 

chúng ta nỗ lực đôi chút, gắng sức đôi chút, cũng có thể đạt được mấy phần. 

 “Đều dùng thân ngữ ý nghiệp thanh tịnh, thường tu tập sự lễ kính”:  Lễ 

là lễ mạo, lễ tiết. Chẳng những đối với người phải có lễ, mà đối với vật cũng 

phải có  lễ. Nếu tâm chí  thành cung kính,  biểu  hiện bên  ngoài sẽ hợp  với  lễ 

tiết. Tâm thanh tịnh là chân tâm, trong tâm thanh tịnh chẳng có thị phi nhân 

ngã,  phân  biệt,  chấp  trước.  Bồ  Tát  dùng  tâm  thanh  tịnh  để  tu  tập  lễ  kính 

thường chẳng gián đoạn. Tu học Phật pháp thành hay bại cốt ở tâm nhẫn nại. 

Có  nhiều  người  lúc  mới  phát  tâm  rất  dũng  mãnh,  được  mấy  ngày  bèn  ngã 

lòng. Nếu có thể giữ được cái tâm ban đầu chẳng thoái chuyển thì không có 

một  ai  chẳng  thành  Phật  chỉ  trong  một  đời.  Ở  đây,  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  làm 

gương, khuyến khích chúng ta phải gìn giữ cái tâm ban đầu. Ngài nói:  “Hư 

 không  giới  tận,  sự  lễ  kính  của  tôi  mới  tận”.   Hư  không  giới  chẳng  thể  tận, 

chúng  ta  phát  nguyện  tu  đại  hạnh  Phổ  Hiền,  cũng  chẳng  thể  thoái  chuyển. 

Ngài  lại  nói:   “Chúng  sanh  giới  tận,  chúng  sanh  nghiệp  tận,  chúng  sanh 

 phiền  não  tận,  sự  lễ  kính  của  tôi  mới  tận”.   Thế  giới  nhân  khẩu  ngày  càng 

tăng trưởng, chúng sanh giới chẳng tận. Phiền não của chúng sanh cũng mỗi 

ngày  một  nhiều  hơn.  Chỉ  có  học  Phật  đắc  lực,  phiền  não  mới  giảm  thiểu. 

Phiền não ít đi, trí huệ bèn tăng trưởng. Phiền não của chúng sanh chẳng thể 

tận, chúng ta bắt chước  Phổ  Hiền  Bồ Tát  lễ kính, đương  nhiên cũng chẳng 

có ngày cùng tận. 

Phổ Hiền Bồ Tát lại khuyên lơn chúng ta:  “Niệm niệm tiếp nối, chẳng có 

 gián đoạn”.  Đấy là bí quyết công phu. Người niệm Phật thực hiện được hai 

câu  này  trong  vòng từ ba tháng đến  nửa  năm, công  phu  niệm Phật  đắc  lực, 

quyết  định  đạt  được  công  phu  thành  phiến.  Hai  câu  này  ý  nghĩa  hoàn  toàn 

tương  đồng  với  câu   “nhiếp  trọn  sáu  căn,  tịnh  niệm  tiếp  nối”   của  Đại  Thế 

Chí Bồ Tát trong hội Lăng Nghiêm. 

 “Thân ngữ ý nghiệp chẳng hề chán mệt” : Thân phải thực hiện; chúng ta 

thấy  ai  cũng  phải  lễ  kính;  ngôn  ngữ  phải  cân  nhắc,  tâm  phải  thật  sự  thanh 

tịnh,  bình  đẳng,  cung  kính.  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  dụng  tâm  thanh  tịnh  cho  nên 

chẳng mệt mỏi, chẳng buồn phiền. Chúng ta dụng tâm phân biệt, tâm nhiễm 

ô, nên trong một thời gian dài sẽ mệt mỏi. Trong công việc hằng ngày dùng 

tâm thanh tịnh,  tâm  hoan  hỷ, tâm  lợi  ích chúng sanh  mà  làm, dù công  việc 

vừa nhiều vừa nặng nề, cũng chẳng thấy mệt mỏi, chán nản. Đó là được mấy 

phần lợi ích do công phu tu học Phổ Hiền hạnh. 

Cảnh giới của Phổ Hiền Bồ Tát rộng lớn, đấy chính là điểm khác biệt so 

với  hạnh của các Bồ Tát khác. Phổ  Hiền  hạnh  là  hạnh  xứng  tánh. Bản tánh 

Chân Như rộng  lớn phi thường, Phật thường  nói:   “Tâm bao thái hư, lượng 

 châu sa giới” (tâm gồm khắp hư không, lượng trọn các cõi nước nhiều như 

cát).  Mỗi  một  hạnh  nguyện  của  Phổ  Hiền  hạnh  đều  tương  ứng  với  tự tánh; 

bởi  thế,  mỗi  một  hạnh  nguyện  đều  bao  trùm  hư  không  pháp  giới.  Chẳng 

những tâm địa Phổ Hiền Bồ Tát chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, từ bi, mà 

còn  rộng  lớn  vô  lượng.  Dùng  cái  tâm  như  vậy  để  tu  hành  thì  hạnh  môn  ấy 

mới gọi là Phổ Hiền Hạnh! 

---o0o--- 

1.2. Nguyện thứ hai: Xưng tán Như Lai 

Chánh kinh:  

 Phục thứ, thiện nam tử! Ngôn xưng tán Như Lai giả, sở hữu tận pháp 

 giới, hư không giới, thập phương tam thế, nhất thiết sát độ, sở hữu cực vi, 

 nhất  nhất  trần  trung,  giai  hữu  nhất  thiết  thế  gian  cực  vi  trần  số  Phật. 

 Nhất  nhất  Phật  sở,  giai  hữu  Bồ  Tát  hải  hội  vi  nhiễu.  Ngã  đương  tất  dĩ 

 thậm thâm thắng giải, hiện tiền tri kiến, các dĩ xuất quá Biện Tài thiên nữ 

 vi diệu thiệt căn. Nhất nhất thiệt căn xuất vô tận âm thanh hải. Nhất nhất 

 âm  thanh,  xuất  nhất  thiết  ngôn  từ  hải,  xưng  dương  tán  thán  nhất  thiết 

 Như Lai chư công đức hải, cùng vị lai tế, tương tục bất đoạn, tận ư pháp 

 giới vô bất châu biến.  

 Như  thị  hư  không  giới  tận,  chúng  sanh  giới tận,  chúng  sanh  nghiệp 

 tận, chúng sanh phiền não tận, ngã tán nãi tận, nhi hư không giới nãi chí 

 phiền não vô  hữu  tận cố, ngã thử tán thán vô hữu cùng tận. Niệm niệm 

 tương tục, vô hữu gián đoạn. Thân ngữ ý nghiệp vô hữu bì yểm.  

 (Lại  nữa  thiện  nam  tử!  Nói  “xưng  tán  Như  Lai”  là: Tất  cả  cực  vi  trần 

 trong  tất  cả  hết  thảy  cõi  nước  cùng  tận  pháp  giới,  hư  không  giới,  mười 

 phương ba đời. Trong mỗi một vi trần đều có chư Phật nhiều như số cực vi 

 trần trong hết thảy thế gian, nơi mỗi đức Phật đều có hải hội .21 Bồ Tát vây 

 quanh. Tôi sẽ đều dùng sự hiểu biết thù thắng 22 rất sâu, tri kiến hiện tiền 23, 

 [trước mỗi đức Phật] đều hiện lưỡi vi diệu hơn lưỡi của Biện Tài thiên nữ 24. 

 Mỗi một lưỡi phát xuất vô tận biển âm thanh. Mỗi một âm thanh phát xuất 

 hết thảy biển ngôn từ, xưng dương tán thán biển công đức của hết thảy Như 

 Lai đến cùng tận đời vị lai liên tục chẳng ngừng, tột cùng pháp giới không 

 đâu chẳng trọn khắp.  

 Như thế hư không giới tận, chúng sanh giới tận, chúng sanh nghiệp tận, 

 chúng  sanh  phiền  não  tận,  tôi  khen  ngợi  mới  tận.  Nhưng  vì  hư  không  giới 

 cho đến phiền não chẳng có cùng tận, sự tán thán này của tôi chẳng có cùng 

 tận.  Niệm  niệm  tiếp  nối,  chẳng  có  gián  đoạn,  thân  ngữ  ý  nghiệp  chẳng  hề 

 mệt chán)  

Như Lai khác với chư Phật như thế nào? Vì sao không nói “xưng tán chư 

Phật”? Chư Phật và Như Lai có sai khác. Kinh nói Phật, nói đến chư Phật là 

nói  từ  mặt  Tướng,  nói  trên  mặt  Sự.  Nói  đến  Như  Lai  là  nói  từ  Tánh  (bản 

tánh).  Trên  mặt  sự  tướng  chúng  ta  phải  bình  đẳng  cung  kính,  chẳng  phân 

biệt, chấp trước. Chúng ta tôn kính Phật, Bồ Tát; phàm phu, quỷ thần chúng 

ta cũng phải tôn kính.  Tâm tôn kính  và  lễ  mạo  và tôn kính chư Phật chẳng 

sai khác, cho đến kính sự,  kính  vật cũng chẳng sai biệt. Đó  gọi  là   “lễ kính 

 chư Phật”.   

Xưng tán không giống như thế. Lễ kính là vô điều kiện, xưng tán có điều 

kiện.  Kẻ  ác  làm  chuyện  ác,  chẳng  thể  khen  ngợi  việc  họ  làm  là  rất  tốt.  Sát 

sanh và trộm cắp cũng chẳng thể khen ngợi. Kẻ sát sanh và trộm cắp chúng 

ta phải lễ kính, nhưng việc họ làm chúng ta chẳng thể khen ngợi được. Xưng 

tán là có điều kiện, phải là thiện hạnh và tương ứng với tự tánh thì mới xưng 

tán. Chẳng tương ứng tự tánh thì chúng ta lễ kính nhưng không xưng tán. 

Phương pháp tu hành này có thể thấy từ năm mươi ba lần tham học của 

Thiện  Tài  đồng  tử.  Năm  mươi  ba  vị  thiện  tri  thức  thị  hiện  các  hạnh,  các 

nghiệp,  có  những  hạnh  nghiệp  đáng  nên  tán  thán,  có  những  hạnh  nghiệp 

chẳng thể tán thán. Thiện Tài đồng tử lễ kính năm mươi ba vị thiện tri thức, 

đảnh lễ ba lạy, hữu nhiễu ba vòng, thái độ cung kính hoàn toàn tương đồng 

như kính  Phật  và tán thán bọn  họ.  Thế  nhưng, đối  với  ba  người, Thiện  Tài 

chỉ  bình  đẳng  đảnh  lễ  nhưng  không  tán  thán:  Thắng  Nhiệt  Bà  La  Môn  đại 

diện cho ngu si, Cam Lộ Hỏa Vương nóng tánh, đại diện cho sân khuể; Phạt 

Tô Mật Đa  nữ là kỹ  nữ,  đại diện tham ái.  Tham  - Sân  - Si  là ba độc phiền 

não, Thiện Tài chẳng xưng tán. 

Xưng  tán  là  khen  ngợi  cái  hay,  ngôn  hạnh  của  người  đó  rất  đáng  học 

theo, đáng  làm  gương cho chúng ta thì  mới được đại chúng tán thán. Ngôn 

hạnh  chẳng  đáng  cho  mọi  người  bắt  chước  theo  thì  chẳng  thể  tán  thán.  Sự 

xưng tán của Phổ Hiền Bồ Tát là xứng tánh, chẳng giống với việc khen ngợi 

bình  thường,  bởi  lẽ  dụng  tâm  chẳng  tương  đồng,  mục  đích  chẳng  tương 

đồng,  cảnh  giới  cũng  chẳng  tương  đồng,  giống  như  chư  Phật  khen  ngợi 

nhau. Chủ - bạn chứa đựng lẫn nhau, hết thảy chư Phật cũng khen ngợi lẫn 

nhau. Kinh A Di Đà vốn là kinh  “được hết thảy chư Phật hộ niệm”.  Không 

vị  Phật  nào chẳng  giảng kinh  A Di Đà, kinh Vô  Lượng Thọ. Giảng kinh  là 

tán thán A Di Đà Phật, tán thán y chánh trang nghiêm của Tây Phương Cực 

Lạc thế giới. Cùng một đạo lý đó, A Di Đà Phật cũng tán thán mười phương 

hết thảy chư Phật Như Lai. 

Trong  Phật  pháp  thường  nói  đến  pháp  môn  Tổng  Trì,  Tổng  Trì  là  nắm 

giữ vững tổng cương lãnh. Tổng trì tán thán thì ngôn ngữ rất đơn giản nhưng 

ý nghĩa sẽ viên mãn như giảng kinh. Tổng trì tán thán là chấp trì danh hiệu. 

Hết thảy các kinh do Thích Ca Mâu Ni Phật giảng trong bốn mươi chín năm 

đều nằm trong một câu Phật hiệu “A Di Đà Phật”. Niệm câu Phật hiệu này là 

niệm  hết  tất  cả  hết  thảy  kinh  đức  Thế  Tôn  đã  giảng  trong  bốn  mươi  chín 

năm, phương tiện đơn giản, mới biết danh hiệu có công đức to lớn như thế. 

Niệm A Di Đà Phật là xưng tán Như Lai. 

Xưng tán Như Lai lại còn có một tầng ý nghĩa sâu phi thường. Như Lai 

là  Chân  Như bản  tánh.  Chân  Như bản  tánh  của  hết  thảy  chư Phật  và  Chân 

Như bản tánh của chính chúng ta là một, chẳng phải hai. Xưng tán Như Lai 

là xưng tán tánh đức của Chân Như bản tánh của chính mình. A Di Đà Phật 

chính là chúng ta, Tây Phương Cực Lạc thế giới cũng là chính chúng ta, nên 

nói:  “Tự tánh Di Đà, duy tâm Tịnh Độ”.  Tự tánh là Như Lai, duy tâm cũng 

là Như Lai. Niệm Phật là khuôn phép xưng tán Như Lai cao nhất. Niệm kinh 

Vô Lượng Thọ, kinh A Di Đà cho đến đọc tụng hết thảy kinh điển Đại Thừa 

đều là xưng tán Như Lai. Chúng ta dùng cái tâm thanh tịnh chân thành rộng 

lớn khôn sánh để xưng niệm, đọc tụng sẽ tương ứng với nguyện này. 

Muốn xưng tán đến mức viên mãn chẳng dễ dàng gì. Dẫu chẳng dễ dàng 

chúng ta  vẫn phải  nỗ  lực,  làm  được  một phần  là tốt  một phần. Chân chánh 

phát tâm  tu  học sẽ được Phổ  Hiền  Bồ  Tát,  A Di Đà Như Lai,  hết thảy chư 

Phật gia trì. Học Phật chẳng những nhằm để chính mình tu học đạt được lợi 

ích chân thật, mà còn là để báo ân Phật, ân cha mẹ, ân sư trưởng, ân hết thảy 

chúng sanh, phải đem những điều hay chân thật phổ biến, đề cao, giới thiệu 

cho  mọi  người.  Đề  cao,  giới  thiệu  là  xưng  tán  Như  Lai.  Tổ  chức  pháp  hội 

diễn giảng kinh điển là xưng tán, khuyên người niệm Phật là xưng tán, cho 

đến tại bất cứ thời gian, địa điểm nào, chúng ta chắp tay niệm một câu A Di 

Đà Phật đều là xưng tán cả. Xưng tán như thế được oai thần của Phật gia trì, 

được cảm ứng hiện tiền là biện tài. Trước kia chẳng khéo ăn nói, nay nói rất 

khéo,  đó  là  Phật  lực  gia  trì.  Còn  có  một  sự  thật  do  chính  tôi  thể  nghiệm: 

Kinh điển Phật pháp (thiện pháp) tôi nói rất dễ, ác pháp  một câu nói không 

được. Với thiện pháp có biện tài, với ác pháp không có vậy! 

Cảnh  giới  của  nguyện  này  cũng  rộng  lớn  giống  như nguyện  trước.  Phổ 

Hiền Bồ Tát nói:  “Xưng dương tán thán biển công đức của hết thảy Như Lai 

 đến tận cùng đời vị lai, liên tục chẳng đoạn, tột cùng pháp giới, không đâu 

 chẳng trọn khắp” . Chúng ta có làm được như thế hay không? Điều này thật 

sự tùy thuộc tâm lượng của chúng ta. Giống như sóng vô tuyến điện, chỉ cần 

chẳng bị núi cao ngăn trở, sóng điện phát xạ truyền xa vô lượng vô biên; nếu 

trong khoảng đó bị chướng ngại thì sóng điện bị gián cách. Tâm của chúng 

ta cũng giống như thế: Trong tâm có phân biệt, có chấp trước, có phiền não 

như núi cao, âm ba xưng dương liền bị chướng ngại, bèn có phạm vi, chẳng 

thể  trọn  khắp  pháp  giới  tột  cùng  hư không.  Nếu  tâm  quý  vị  rất  thanh  tịnh, 

chẳng có phân biệt, chấp trước, chẳng có vọng tưởng, công đức xưng dương 

đúng là trọn khắp pháp giới, tột cùng hư không. Do đây biết rằng: mấu chốt 

thật  sự  là  Nhất  Tâm,  dùng  ba  tâm  (tức  tâm  vọng  tưởng,  chấp  trước,  phân 

biệt) thì chướng ngại trùng trùng, chẳng thể trọn khắp. 

Phật dạy chúng ta: Quyền Giáo Bồ Tát, Thanh Văn, Duyên Giác, lục đạo 

phàm  phu  đều  dùng  tám  Thức.  Tám  Thức  quy  nạp  lại  là  ba  tâm  hai  ý.  Ba 

tâm  là  A  Lại  Da  Thức,  Mạt  Na  Thức  và  Đệ  Lục  Thức.  Nhị  Ý  chỉ  Mạt  Na 

Thức  (thức  căn)  và  Đệ  Lục  Thức  (ý  thức).  Chẳng  dùng  tam  tâm  nhị  ý  là 

dùng Chân Như bản tánh, chỉ cần dùng được Chân Như bản tánh quyết định 

sẽ trọn khắp pháp giới. Sách Lăng Nghiêm Chánh Mạch chú giải kinh Lăng 

Nghiêm  của  Giao  Quang  đại  sư  căn  cứ  vào  nghĩa  kinh,  dạy  chúng  ta   “bỏ 

 Thức  dùng  Căn”.   Bỏ  Thức  là  trong  sanh  hoạt  thường  nhật,  thấy  Sắc  nghe 

Tiếng chớ dùng tám Thức  mà phải dùng Chân Tánh. Phàm phu mắt thấy là 

dùng  Nhãn  Thức  để  thấy,  tai  nghe  là  dùng  Nhĩ  Thức  để  nghe,  tức  là  dùng 

sáu Thức. Đại sư dạy chúng ta dùng tánh Thấy để nhìn, dùng tánh Nghe để 

nghe, xoay trở lại như vậy, lập tức thành Phật. Bỏ Thức, dùng Tánh của Căn. 

Tánh  của  Căn  là  thật,  chẳng  phải  hư  vọng.  Đại  Sư  đề  xướng  rất  hay,  đích 

thực là bổn ý giảng kinh Lăng Nghiêm của Thế Tôn, chẳng hiểu sai lạc. 

Trong  phần  Tự,  đại  sư  Giao  Quang  có  kể  một  câu  chuyện  đáng  cho 

chúng  ta  thức  tỉnh,  học  theo.  Giao  Quang  đại  sư  mắc  bệnh  nặng,  A  Di  Đà 

Phật đến tiếp dẫn Ngài vãng sanh. Công phu niệm Phật chẳng lầm, Phật đến 

tiếp  dẫn,  Ngài  sực  nghĩ  các  bản  chú  giải  kinh  Lăng  Nghiêm  từ  cổ  đến  nay 

đều chưa nói lên được bổn ý của Phật. Ngài hướng về A Di Đà Phật xin hẹn, 

mong ở lại thế gian để viết bản chú giải mới cho kinh Lăng Nghiêm, chú giải 

xong mới đi. A Di Đà Phật gật đầu cho phép, Sư được lành bệnh. Đó cũng là 

sanh tử tự tại, đến đi tự do. Bởi thế, âm thanh xưng tán chẳng thể trọn khắp 

pháp  giới  thì  chúng  ta  phải  coi  lại  mình  đang  dùng  cái  tâm  gì.  Cổ  đại  đức 

dạy chúng ta hai nguyên tắc lớn để học Phật:  

1) Nghe kinh phải  “tiêu quy tự tánh”: nghe xong phải tương ứng với tự 

tánh, trọn chẳng được vừa nghe vừa suy nghĩ lung tung. 

2) Tu hành chẳng quản là niệm Phật, trì chú hay tham thiền, tám vạn bốn 

ngàn pháp môn đều phải  “chuyển Thức thành Trí”.  Đấy cũng như nói chẳng 

dùng tám Thức, chẳng dùng ba tâm hai ý, phải dùng Tự Tánh, dùng căn tánh 

của sáu căn vậy. 

 “Vì hư không giới cho đến phiền não chẳng có cùng tận, sự tán thán này 

 của tôi chẳng có cùng tận. Niệm niệm tiếp nối, chẳng có gián đoạn”:  Bồ Tát 

dạy  chúng  ta  nhất  tâm  xưng  niệm,  chẳng  gián  đoạn,  chẳng  xen  tạp,  chẳng 

hoài  nghi  mà  tu  học  pháp  môn  này.  “Thân  ngữ  ý  nghiệp  chẳng  hề  mệt 

 chán”:  chẳng có chán nản, mệt mỏi. Nếu dụng công đắc lực đúng pháp, xác 

thực là chẳng mệt, chẳng chán. Có đồng tu niệm Phật đắc lực, một câu Phật 

hiệu trong lúc ngủ vẫn niệm, mệt mỏi cũng vẫn niệm, niệm đến thân tâm tự 

tại, khoái lạc khôn sánh. Người chân chánh niệm Phật, càng niệm tinh thần 

càng phấn chấn, thân thể càng khỏe mạnh. 

Thân thể chúng  ta do vì có  vọng tưởng, chấp trước, phiền  não  nên thân 

thể phát sanh biến hóa, biến thành chẳng bình thường, có bệnh tật. Hiện tại, 

địa cầu bị môi trường ô nhiễm, mất cân bằng sanh thái, địa cầu đổ bệnh cũng 

chẳng bình ổn. Xú khí tằng (tầng ozone) bị lủng, trời cũng bất bình thường. 

Thân  thể  có  bệnh  mà  thể  chất  biến  đổi  sẽ  tự  nhiên  khôi  phục  bình  thường. 

Thế nào là tự nhiên? Trong tâm chẳng có sự là tự nhiên. Tâm vốn là vô sự. 

Lục  Tổ  đại  sư  nói:   “Bổn  lai  vô  nhất  vật”   (vốn  không  có  một  vật).  Vốn 

không có một vật là tự nhiên. Nếu như tâm quý vị thanh tịnh, chẳng có vật 

gì, thân quý vị sẽ tự nhiên khôi phục, tế bào nơi thân thể đổi mới tổ chức, trở 

thành ổn định  vô cùng, thân thể bèn khang kiện, cũng chẳng đổ bệnh, sống 

lâu. 

Người  trong  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  ai  nấy  vô  lượng  thọ,  ai  nấy 

trường sanh bất lão, nguyên nhân là do họ vĩnh viễn giữ gìn tự nhiên. Muốn 

biến đổi thể chất chỉ có tu tâm thanh tịnh. Thế gian bàn chuyện thuốc men, 

tẩm  bổ  đều  chẳng  đáng  tin.  Người  tánh  tình  ôn  hòa  thiện  lương  chẳng  dễ 

sanh  bệnh;  người  nóng  nảy,  hung  hăng,  tánh  tình  bất  hảo  thường  hay  đau 

bệnh. Biết được chân tướng sự thật, liền hiểu nên làm như thế nào. Thân ngữ 

ý  nghiệp  không  mệt  chán  là  cương  lãnh  tu  học,  cũng  là  công  phu  chân 

chánh, phải nỗ lực học tập. 

---o0o--- 

1.3. Nguyện thứ ba: Rộng tu cúng dường 25 

      Chánh kinh:  

       Phục thứ, thiện nam tử! Ngôn quảng tu cúng dường giả: Sở hữu tận 

 pháp giới, hư không giới, thập phương tam thế nhất thiết Phật sát, cực vi 

 trần trung, nhất nhất các hữu nhất thiết thế giới cực vi trần số Phật, nhất 

 nhất Phật sở, chủng chủng Bồ Tát hải hội vi nhiễu, ngã dĩ Phổ Hiền hạnh 

 nguyện lực cố, khởi thâm tín giải, hiện tiền tri kiến, tất dĩ thượng diệu chư 

 cúng dường cụ, nhi vi cúng dường.  

 Sở vị: hoa vân, man vân, thiên âm nhạc vân, thiên tán cái vân, thiên y 

 phục vân, thiên chủng chủng hương, đồ hương, thiêu hương, mạt hương. 

 Như thị đẳng vân, nhất  nhất lượng như  Tu Di  Sơn vương. Nhiên chủng 

 chủng đăng:  tô đăng, du đăng, chư  hương du đăng, nhất nhất đăng chú 

 như Tu Di sơn, nhất nhất đăng du như đại hải thủy. Dĩ như thị đẳng chư 

 cúng dường cụ, thường vi cúng dường.  

        Thiện  nam  tử!  Chư  cúng  dường  trung,  pháp  cúng  dường  tối.  Sở  vị: 

 Như  thuyết  tu  hành  cúng  dường,  lợi  ích  chúng sanh cúng  dường,  nhiếp 

 thọ  chúng  sanh  cúng  dường,  đại  chúng  sanh  khổ  cúng  dường,  cần  tu 

 thiện  căn  cúng  dường,  bất  xả  Bồ  Tát  nghiệp  cúng  dường,  bất  ly  Bồ  Đề 

 tâm cúng dường.  

       Thiện nam tử! Như tiền cúng dường vô lượng công đức, tỷ pháp cúng 

 dường  nhất  niệm  công  đức,  bách  phận  bất  cập  nhất,  thiên  phận  bất  cập 

 nhất, bách thiên câu-chi na-do-tha phần, ca-la phần, toán phần, số phần, 

 dụ phần, ưu-ba-ni-sa-đà phần diệc bất cập nhất. Hà dĩ cố?  

       Dĩ chư Như Lai tôn trọng pháp cố, dĩ như thuyết hành xuất sanh chư 

 Phật  cố.  Nhược  chư  Bồ  Tát  hành  pháp  cúng  dường,  tắc  đắc  thành  tựu 

 cúng  dường  Như  Lai.  Như  thị  tu  hành,  thị  chân  cúng  dường  cố.  Thử 

 quảng đại tối thắng cúng dường, hư không giới tận, chúng sanh giới tận, 

 chúng sanh nghiệp tận, chúng sanh phiền não tận, ngã cúng nãi tận, nhi 

 hư không giới, nãi chí phiền não bất khả tận cố, ngã thử cúng dường diệc 

 vô hữu tận. Niệm niệm tương tục, vô hữu gián đoạn. Thân ngữ ý nghiệp 

 vô hữu bì yểm.  

 (Lại này thiện nam tử! Nói rộng tu cúng dường là: Tất cả hết thảy các 

 cõi Phật trong mười phương ba đời tận cùng pháp giới, hư không giới, trong 

 mỗi một cực vi trần đều có chư Phật nhiều như số cực vi trần trong hết thảy 

 thế giới, nơi mỗi đức Phật có các hải hội Bồ Tát vây quanh. Tôi do sức hạnh 

 nguyện Phổ Hiền khởi tín giải sâu, tri kiến hiện tiền, thảy đều dùng vật cúng 

 dường thượng diệu để cúng dường.  

 Như là: mây hoa, mây tràng hoa, mây âm nhạc trời, mây tàn lọng trời, 

 mây y phục trời, các thứ hương trời: hương xoa 26, hương đốt, hương bột 27. 

 Các mây như thế mỗi một mây lượng như núi chúa Tu Di. Thắp các thứ đèn: 

 đèn thắp bằng chất tô 28, đèn dầu, các loại đèn dầu thơm. Mỗi một tim đèn 

 như  núi  Tu  Di,  dầu  trong  mỗi  đèn  như  nước  biển  cả.  Dùng  các  vật  cúng 

 dường như thế để thường cúng dường.  

 Này  thiện  nam  tử!  Trong  các  pháp  cúng  dường,  pháp  cúng  dường  quý 

 nhất. Ấy là: cúng dường bằng cách tu hành đúng theo lời dạy, cúng dường 

 bằng cách làm lợi chúng sanh, cúng dường bằng cách nhiếp thọ chúng sanh, 

 cúng dường bằng cách chịu khổ thế cho chúng sanh, cúng dường bằng cách 

 siêng  tu  thiện  căn,  cúng  dường  bằng  cách  chẳng  xả  nghiệp  Bồ  Tát,  cúng 

 dường bằng cách chẳng lìa Bồ Đề tâm.  

 Này thiện nam tử! Vô lượng công đức cúng dường như trên so với công 

 đức của pháp cúng dường trong một niệm chẳng bằng một phần trăm, chẳng 

 bằng một phần ngàn, cũng chẳng bằng được một phần của trăm ngàn câu-

 chi  na-do-tha,  ca-la  phần,  toán  phần,  số  phần,  dụ  phần,  ưu-ba-ni-sa-đà 

 phần 29. Vì sao thế?  

 Vì các Như Lai tôn trọng pháp, vì tu hành đúng như lời dạy sẽ sanh ra 

 chư  Phật. Nếu các Bồ Tát hành pháp cúng dường thì được  thành tựu cúng 

 dường  Như  Lai.  Tu hành  như  thế  là  chân  cúng  dường  vậy.  Sự  cúng  dường 

 rộng lớn tối thắng này, hư không giới tận, chúng sanh giới tận, chúng sanh 

 nghiệp  tận,  chúng  sanh  phiền  não  tận,  sự  cúng  dường  của  tôi  mới  hết. 

 Nhưng vì hư không giới cho đến phiền não chẳng thể tận nên sự cúng dường 

 này  của  tôi  cũng  chẳng  có  tận.  Niệm  niệm  nối  tiếp,  chẳng  có  gián  đoạn. 

 Thân ngữ ý nghiệp chẳng hề mệt chán)  

Cúng dường  là  tu phước. Con  người chẳng thể không có phước, không 

có phước thường gặp khổ sở. Có phước báo, cuộc sống của quý vị sẽ tự tại 

vô cùng, hạnh phúc sung sướng vô cùng. Phước báo do đâu có? Phước báo 

là  do  tu  bố  thí  cúng  dường  mà  được.  Trong  Lục  Độ  của  Đại  Thừa  Bồ  Tát, 

thứ nhất là Bố Thí. Sự bố thí của Phổ Hiền Bồ Tát gọi là Cúng Dường. Tâm 

bố  thí  của  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  chân  thành,  thanh  tịnh,  rộng  lớn,  bình  đẳng, 

dùng tâm như thế để bố thí thì gọi là Cúng Dường; không có tâm như thế thì 

gọi là Bố Thí. Bố thí phước báo nhỏ, cúng dường phước báo lớn; bởi lẽ tâm 

lượng bố thí nhỏ, tâm lượng cúng dường rất lớn. Phước báo tỷ lệ thuận với 

tâm lượng, tâm lượng lớn thì phước báo lớn. 

Có  rất  nhiều  thứ phước  báo,  kinh  Phật  quy  nạp  thành  ba  loại  lớn:  giàu 

có, thông minh trí huệ, mạnh khỏe sống lâu. Sống lâu mạnh khỏe chẳng cần 

đến người khác trông nom, săn sóc, thật sự là phước báo. Phật dạy chúng ta: 

ba thứ phước báo là quả báo, chẳng tu nhân làm sao quý vị có được quả báo? 

 a)  “Tài  bố  thí”   (bố  thí  bằng  tài  vật)  được  giàu  có.  Người  đại  phú  quý 

trong thế gian vận may, mạng tốt, làm gì cũng sanh lợi; quý vị làm gì cũng 

lỗ lã, cụt vốn. Nói thật ra, chẳng phải do cơ hội, chẳng phải là vận may, cũng 

chẳng phải do thông minh trí huệ, mà do trong đời quá khứ họ tu nhân, nên 

trong  đời  này  đương  nhiên  họ  được  phước  báo  đó.  Dùng  tài  vật  của  chính 

mình bố thí cúng dường sẽ hưởng thọ quả báo giàu có vĩnh viễn chẳng hết. 

Hiện tại, nhờ cậy con cái nuôi mình lúc tuổi già là chuyện khó mong, người 

thế  gian cứ nghĩ bên  mình phải có chút tiền của  mới chắc ăn, vạn  nhất  gặp 

phải tai nạn ngoài ý muốn như hỏa tai, nước lụt, bị giặc cướp đoạt mất, tiền 

của mất hết, quý vị làm cách nào đây? Vẫn chẳng chắc ăn chi hết. Gởi trong 

ngân hàng cũng chẳng chắc ăn, ngân hàng cũng có thể bị đóng cửa. Chắc ăn 

nhất  là tu  Bố  Thí, dùng của cải bố thí cúng dường  hết thảy đại chúng, tích 

trữ  như  vậy  mới  chắc  ăn;  lúc  mình  cần  đến  sẽ  có  người  cho  mình,  cúng 

dường  mình. Rất  nhiều  người chẳng  hiểu  rõ đạo  lý  này, cho  là không chắc 

ăn,  chẳng  dám  làm.  Chẳng  dám  làm  là  không  tin  Phật,  bởi  lẽ  bố  thí  được 

giàu có là do chính đức Phật nói. Có tiền bèn bố thí, bố thí sạch sành sanh, 

trong tâm thật là khoái lạc, đến lúc đó  “trong nhà Phật, có cầu ắt ứng”,  nghĩ 

đến cái gì, cái đó bèn đến. 

Tôi học Phật hai mươi sáu năm, Chương Gia đại sư dạy tôi:  “Trong nhà 

 Phật  có  cầu  ắt  ứng  là  thật đấy,  nhưng  phải  biết  tu,  phải  biết  tu  nhân!  Anh 

 chẳng cần phải sợ hãi, phải tin tưởng Phật, Phật chẳng lừa dối chúng ta”.  

Tôi  nghe  lời  thầy,  sanh  hoạt  vô  cùng  tiết  kiệm,  bớt  tiền  ra  bố  thí,  dùng  để 

phóng  sanh,  giúp  đỡ  tiền  thuốc  men  cho  người  nghèo,  tiền  dư  nhiều  mới 

mua sách. Cho đến tận bây giờ vẫn bố thí như vậy. Năm trước, ở Đức Châu 

(Texas),  Mỹ  quốc,  các  đồng  tu  tại  đó  muốn  lập  đạo  tràng,  là  chuyện  tốt, 

nhưng  tôi  không  có  tiền.  Vừa  mới  nghĩ  vậy,  chưa  đầy  ba  tháng  sau,  có  rất 

nhiều người gởi tiền cho, đương nhiên có tiền lập Phật đường. Phòng ốc đó 

là do Phật, Bồ Tát kiến tạo. Nếu dùng tiền tài để hoằng pháp lợi sanh là thích 

đáng  nhất.  Tôi  học  Phật,  nghe  theo  lời  thầy,  y  giáo  phụng  hành  bốn  mươi 

năm, chính tôi được cảm ứng, đúng là  “hữu nguyện tất thành”.  Phước nhất 

định  phải  gieo  nơi  ruộng  phước;  hoằng  pháp  lợi  sanh  là  phước  điền.  Tiền 

của tôi đều dùng để in kinh, 

 b) “Pháp bố thí”: Nếu có cơ duyên đem phương pháp lý luận tu học của 

chính  mình,  những  điều  hay  mình đạt được trình bày  với  mọi  người, khiến 

mọi  người cũng chiếu theo  phương pháp  lý  luận tu  học ấy.  Ấy  gọi  là  Pháp 

Bố Thí. Mấy năm gần đây, tôi đến các nơi trên thế giới giảng kinh, phổ biến 

giới thiệu Tịnh Độ Tông, đó là Pháp Bố Thí. 

 c) “Vô Úy Bố Thí”: Trong tâm chúng sanh có ngờ vực, có sợ hãi, có khó 

khăn,  nếu chúng ta có  năng  lực bèn  giúp  họ  giải  quyết, khiến tâm  họ được 

bình an, thân được an ổn; sự giúp đỡ như thế gọi là Vô Úy Bố Thí. 

Tu Tài Bố Thí được giàu có, tu Pháp Bố Thí được thông minh trí huệ, tu 

Vô  Úy  Bố  Thí  được  sống  lâu  mạnh  khỏe,  ba  thứ  quả  báo  ấy  chúng  ta  đều 

cần; vì vậy, phải nỗ lực tu học ba thứ Bố Thí thì mới có quả báo thù thắng. 

Nếu  chẳng  tu  nhân,  mỗi  ngày  cầu  Phật,  Bồ  Tát,  cúng  dường  hương,  hoa, 

nước,  quả,  nịnh  nọt  Phật,  Bồ  Tát  hòng  các  Ngài  bảo  hựu  ban  cho  quý  vị 

phước báo, chẳng  hề có chuyện  như vậy đâu!  Phật, Bồ  Tát dạy chúng  ta tu 

nhân, tu nhân mới được quả! 

 “Trong  các  cúng  dường,  pháp  cúng  dường  quý  nhất”:  mọi  người  chỉ 

biết Tài Bố Thí được giàu có, Pháp Bố Thí được thông minh trí huệ, chẳng 

biết sự viên dung trong quả báo để chuyên tâm tu Pháp Bố Thí. Có trí huệ, 

quý vị chẳng bần cùng, có trí huệ nhất định quý vị có thể điều thân điều tâm, 

nên  bèn  được  khỏe  mạnh  trường  thọ.  Do  đây  biết  rằng:  Cái  quý  báu  nhất 

trong thế gian chẳng phải là giàu có mà là trí huệ. Một lời của Phổ Hiền Bồ 

Tát nói toạc ra: Trong các cúng dường, pháp cúng dường thù thắng nhất. 

Phạm  vi  của  Pháp  Cúng  Dường  rộng  lớn  vô  biên,  Bồ  Tát  nêu  tượng 

trưng bảy loại:   

1) Cúng dường bằng cách tu hành đúng theo lời dạy:  

Những đạo lý đức Phật giảng trong kinh điển, chúng ta phải hiểu rõ, phải 

thể hội. Phật, Bồ Tát dạy chúng ta nên làm những việc gì, chúng ta phải làm 

theo đó, những việc nào chẳng nên làm, chúng ta tuyệt đối chẳng làm. Chiếu 

theo lời Phật, Bồ Tát giáo huấn, sửa đổi cho đúng cách nghĩ, cách nhìn, cách 

nói,  cách  làm  lầm  lạc  của  chúng  ta.  Đó  gọi  là   “cúng  dường  bằng  cách  tu 

 hành  đúng  theo  lời  dạy”.   Cúng  dường  bằng  hương,  hoa,  nước,  trái  cây  chỉ 

nhằm biểu hiện lòng cung kính của chúng ta mà thôi, Phật, Bồ Tát chẳng cần 

đến những thứ ấy đâu! 

Trong  mỗi  niệm,  Phật,  Bồ  Tát  hy  vọng  chúng  ta  mau  thành  Phật,  trở 

thành giống như các ngài. Chúng ta học Phật với mục đích thành Phật, vãng 

sanh Tây Phương Cực  Lạc thế giới  là  một phương cách trọng  yếu để thành 

Phật.  Kinh  điển để  y cứ trong  Tịnh Độ  Tông  là  Tịnh  Độ Ngũ  Kinh  và  một 

Luận, những điều nói trong đó chúng ta đều có thể hiểu được, đều có thể làm 

theo được, đó là  “cúng dường bằng cách tu hành đúng theo lời dạy” . Năm 

ngoái, ở  Tân Gia  Ba có  một bà cụ  nghe  nói  pháp  môn Niệm  Phật,  hoan  hỷ 

vô cùng, ở nhà suốt một ngày từ sáng đến tối niệm A Di Đà Phật, niệm bảy 

tháng biết trước lúc mất, chẳng bệnh, ngồi vãng sanh. Bởi thế, hiện tại ở Tân 

Gia  Ba  và  Mã  Lai  Á  người  niệm  Phật  rất  đông.  Đài  Loan  cũng  có  người 

niệm Phật nửa năm, đứng mà qua đời.  “Như thuyết tu hành”  là y giáo phụng 

hành, là cúng dường chân chánh vậy. 

2) Cúng dường bằng cách lợi ích chúng sanh:  

Bồ  Tát  niệm  niệm  độ chúng sanh,  niệm  niệm đều  muốn  giúp  đỡ chúng 

sanh  khiến  cho  chúng  sanh  đạt  lợi  ích  tốt  nhất.  Lợi  ích  tốt  nhất  là  giúp  họ 

niệm  Phật,  giúp  người  khác  biết  trước  lúc  mất,  giúp  người  khác  chẳng  đổ 

bệnh,  đứng  hay  ngồi  vãng  sanh,  đó  mới  là  lợi  ích  lớn  nhất;  còn  hết  thảy 

những hưởng thọ vật chất hay tinh thần khác, chết đi đều phải luân hồi trong 

lục đạo. Quý  vị ban cho  họ  những  lợi  ích  khác, bất quá  họ  hưởng thụ  mấy 

mươi năm rồi thôi, sau mấy mươi năm, lưu chuyển dài lâu. Giúp họ thoát ly 

biển khổ, vượt thoát luân hồi, thành Phật, làm Tổ, đó là lợi ích tối thù thắng. 

Lợi ích chúng sanh chính là phổ độ chúng sanh. In kinh điển, đắp tượng, 

hoặc ấn  loát  hình Phật,  giảng kinh, thuyết  pháp  (bất  luận quy  mô  lớn  nhỏ), 

lưu  thông  băng  ghi  âm  hoặc  băng  ghi  hình  giảng  pháp,  dùng  truyền  hình 

truyền  bá  hoằng  dương  Phật  pháp  đều  là  cúng  dường  bằng  cách  lợi  ích 

chúng  sanh.  Tu  loại  cúng  dường  này  là  chân  thật  cúng  dường  chư  Phật. 

Chúng  ta  đem  Phật  pháp  giới  thiệu  cho  chúng  sanh,  tạo  cơ  hội  cho  chúng 

sanh học Phật, giúp họ mau được thành Phật, là phù hợp bổn nguyện của hết 

thảy chư Phật trong mười phương, bởi thế chư Phật dùng bổn nguyện lực gia 

trì  quý  vị,  quý  vị  sẽ  được  ba  thứ  tự  tại:  Tài  tự  tại,  Huệ  tự  tại,  mạnh  khỏe 

trường thọ tự tại. 

3) Cúng dường bằng cách nhiếp thọ chúng sanh:  

Lợi ích chúng sanh là phổ biến, đề cao, giới thiệu rộng khắp, còn nhiếp 

thọ chúng sanh không giống như thế. Chẳng những chỉ giới thiệu Phật pháp 

cho  họ  mà  còn  chỉ  đạo  họ  tu  hành,  lãnh  đạo  họ,  khiến  họ  cùng  tu  hành. 

Nhiếp  thọ  là  quan  hệ  vô  cùng  thân  thiết,  thật  sự  thiết  lập  quan  hệ  thầy  trò 

hoặc  đạo  hữu  cùng  tu  học  với  nhau.  Chẳng  những  dùng  ngôn  ngữ  giúp  đỡ 

họ, ta còn dùng hành động để giúp đỡ, làm gương tu học Phật pháp cho họ 

thấy. Đó gọi là cúng dường bằng cách nhiếp thọ chúng sanh. 

4) Cúng dường bằng cách chịu khổ thay cho chúng sanh:  

Bồ  Tát  có  lời  nguyện  chịu  tội  chịu  khổ  thế  cho  chúng  sanh.  Chịu  khổ 

thay cho quý vị, về mặt Sự, mỗi người tạo nghiệp, mỗi người phải hứng lấy 

quả  báo;  chư  Phật,  Bồ  Tát  không  cách  gì  chịu  khổ  thay  cho  quý  vị.  Thế 

nhưng,  đúng  là  Bồ  Tát  có  thể  chịu  thay  cho  quý  vị  một  phần.  Chẳng  hạn 

như, sáng sớm đi mua thức ăn, dự tính mua năm mươi đồng, trong tâm nghĩ: 

“Người khổ sở rất nhiều, ta mua ít đi một chút,  mua cái gì rẻ một chút, tốn 

hai mươi lăm đồng thôi, bớt ra hai mươi lăm đồng để giúp người khác”. Đó 

là chịu khổ thay cho người khác. Quý vị vốn có thể ăn hết năm mươi đồng, 

ăn những thứ rất ngon, bây giờ bớt  mồm bớt miệng  một nửa, quý vị ăn thứ 

dở  một  chút,  đó  là  chịu  khổ  thế  cho  chúng  sanh.  Vốn  có  thể  ở  nhà  xa  hoa 

lộng lẫy, đổi sang ở cái nhà nhỏ che nắng đụt mưa là được rồi, dành bớt tiền 

để  giúp  chúng  sanh  khốn  khó;  cho  thấy  đúng  là  có  thể  chịu  khổ  thế  một 

phần. 

Mỗi ngày bớt xài một đồng bèn có thể dùng một đồng tu phước; bớt xài 

mười đồng bèn có thể dùng mười đồng để bố thí cúng dường. Tự mình tiết 

kiệm để  giúp đỡ  người  khác; đó  là chịu  khổ thay cho chúng sanh; còn  như 

chúng  sanh  tạo  nghiệp  thiện  hay  ác,  ta  chẳng  thể  chịu  thay  cho  họ  được. 

Chính mình tiết kiệm một chút, có chút ít dư ra để hỗ trợ hoằng dương Phật 

pháp,  giúp  đỡ  chúng  sanh  khốn  khó;  đó  là  Bồ  Tát  cúng  dường  bằng  cách 

phát nguyện chịu khổ thế cho chúng sanh. 

5) Cúng dường bằng cách siêng tu thiện căn:  

Trong một đời này, tu hành có thể thành công hay không là do mấu chốt 

này. Thiện căn: tất cả hết thảy thiện pháp do từ cái gốc này sanh ra [nên gọi 

là  thiện  căn].  Căn  có  nghĩa  là  sanh  ra,  [chữ  Căn]  dùng  với  ý  nghĩa  tỷ  dụ. 

Giống như thực vật có rễ thì mới có thể tăng trưởng, nẩy  mầm, nở hoa, kết 

trái. Bồi dưỡng  thiện căn  là  một đại sự tu  học  trọng  yếu  phi thường.  Thiện 

căn có thiện căn thế gian và thiện căn xuất thế gian. 

Thiện căn xuất thế gian  lấy thiện căn thế  gian  làm cơ sở. Thiện căn thế 

gian  là  không  tham,  không  sân,  không  si,  đó  gọi  là  ba  thiện  căn.  Đức  Phật 

dạy chúng ta siêng tu ba thiện căn, đó là cúng dường. Đối với hết thảy pháp 

thế  gian, danh văn,  lợi dưỡng,  ngũ dục, lục trần, chẳng khởi tâm tham. Đối 

với hết thảy những hoàn cảnh chẳng như ý, ác nhân, ác sự, chẳng khởi tâm 

sân khuể. Đối  với  hết thảy sự  lý, thông đạt, hiểu rõ, chẳng  mê  hoặc, chẳng 

điên  đảo,  chẳng  nghĩ  lầm,  chẳng  thấy  lầm,  chẳng  ngu  si.  Đó  gọi  là  ba  căn 

bản  của  thiện  pháp  thế  gian.  Người  học  Phật  phải  tích  cực  nỗ  lực  tu  học, 

chẳng tham, chẳng sân, chẳng si, tin tưởng nhân quả báo ứng sâu xa. 

Vì  sao  mọi  người  nghe  Phật  giảng  thiện  nhân  thiện  quả  lại  chẳng  dám 

làm?  Là  vì  chưa  hiểu  rõ  sự  và  lý  của  nhân  quả,  chưa  đủ  tín  tâm.  Chứ  nếu 

hiểu  rõ sẽ  tận  sức  dốc  lòng  thực  hành.  Ví  như  Tài  Bố  Thí,  mọi  tài  vật  của 

mình  đều  đem  bố  thí  hết  sạch,  ngày  mai  lấy  gì  ăn  đây?  Điều  này  rất  hiện 

thực, ngày mai ăn ở đâu đây? Vừa nghĩ đến ngày mai, tiền bố thí bèn sớt lại 

một chút, ngày mai còn phải ăn mà! Nghĩ đến ngày hôm sau nữa, lại còn có 

ngày  sau  nữa,  bèn  chẳng  dám  bố  thí.  Đấy  là  chưa  rõ  sự  lý.  Tôi  thường 

khuyên  đồng  tu  bồi  dưỡng  ba  thiện  căn  thì  trước  hết  phải  đọc  sách  Liễu 

Phàm Tứ Huấn ba trăm bận, sẽ có tín tâm, sẽ tận tụy đối với sự lý nhân quả 

báo  ứng.  Bố  thí  là  tu  nhân,  phước  báo  tự  nhiên  hiện  tiền,  nhân  duyên  quả 

báo mảy may chẳng sai. Quý vị càng lo sợ càng chẳng dám bố thí, thì phước 

báo càng có hạn lượng. 

Thiện  căn  xuất  thế  gian  là  điều  Bồ  Tát  tu,  chỉ  có  một  điều  thôi:  Tinh 

Tấn.  Tinh  Tấn  là  thiện  căn  của  Bồ  Tát.  Tu  hành  dựa  theo  phương  pháp  lý 

luận chẳng sai  lầm  thì càng tinh  tấn càng  sung sướng, càng  giống  như Phổ 

Hiền  Bồ  Tát, chẳng có  mệt chán.  Quý  vị  nghĩ  xem: đời  người  nhiều tự tại, 

lắm  khoái  lạc  là  do  tinh  tấn  mà  có.  Chẳng  tinh  tấn  bèn  biếng  nhác,  bê  trễ, 

công  phu  tu  hành  không  đắc  lực,  phiền  não  lắm,  khổ  nạn  cũng  nhiều.  Bởi 

thế, đâm ra hoài nghi Phật pháp, tín tâm dao động, thoái chuyển đọa lạc. 

Tinh  Tấn:  Tấn  là cầu tiến bộ, Tinh  là thuần chẳng  tạp. Tiến bộ  như thế 

mới hữu dụng. Trong chuyện này, có bạn đồng tu rất nỗ lực, dụng công phi 

thường,  nhưng chẳng phải  là tinh tấn!  Họ  học  rất  nhiều,  nên  là tạp tấn. Phí 

rất nhiều thời gian, tinh thần, hiệu quả chẳng lý tưởng mấy. Phật pháp đáng 

quý nhất là tinh tấn! 

6) Cúng dường bằng cách chẳng bỏ Bồ Tát nghiệp:  

Nghiệp  là sự nghiệp, sự  nghiệp của  Bồ Tát  là  giáo  hóa chúng sanh. Bồ 

Tát  trong  thế  gian  làm  giáo  viên,  chỉ  có  một  mục  tiêu:  giúp  đỡ  hết  thảy 

chúng sanh phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui. Bồ Tát thị hiện trong thế gian 

có thể dùng các thứ thân phận bất đồng, thân phận tại  gia,  xuất  gia,  và các 

thân phận già, trẻ, nam, nữ, các hạnh, các nghiệp. Nếu Bồ Tát thị hiện trong 

giới  thương  nhân  bèn  là  lãnh  tụ  của  thương  nhân,  dạy  quý  vị  kiếm  lời  như 

thế nào, dùng tiền ra sao. Các Ngài có trí huệ: kiếm tiền lời như thế nào rất 

khổ, kiếm  lời  như thế  nào rất sung sướng, tiêu tiền  như thế  nào  mà tiêu rất 

đau khổ, tạo rất nhiều tội nghiệp; tiêu tiền như thế nào mà tu được rất nhiều 

công đức, tương lai được đại phước báo, vị thương nhân Bồ Tát hiểu rõ. Già, 

trẻ, trai, gái, các hạnh, các nghiệp đều có Bồ Tát, Bồ Tát chỉ vẽ khuôn phép 

cho quý vị. 

Trong  nhà  Phật,  sự  nghiệp  của  Bồ  Tát  được  tượng  trưng  bằng  việc 

“hoằng pháp lợi sanh”, chẳng thể buông bỏ việc này. Gia nghiệp của Phật là 

hoằng dương Phật pháp, tận tâm tận lực làm tốt việc ấy, đó là sự nghiệp của 

Bồ Tát. Có nhiều người nói: “Tôi chẳng có tiền, chẳng thể cất đạo tràng. Đối 

với đạo tràng cũng chẳng giúp gì được. Tôi cũng chẳng có trí huệ, chẳng thể 

giảng  kinh,  thuyết  pháp,  làm  sao  hoằng  pháp  lợi  sanh  cho  được?”  Quý  vị 

đem lịch trình giảng kinh ở chỗ này báo cho người khác biết, khuyên bạn bè, 

người nhà, quyến thuộc, hàng xóm đi nghe kinh, đó là sự nghiệp của Bồ Tát 

quý  vị  thừa  sức  làm  được.  Họ  đến  rất  tốt,  không  đến  cũng  chẳng  sao,  sự 

nghiệp Bồ  Tát ta đã làm được rồi. Có thể thấy  là sự  nghiệp Bồ  Tát ai cũng 

làm được, chẳng khó! 

Ta thấy người khác bèn chắp tay niệm A Di Đà Phật, đó là sự nghiệp Bồ 

Tát,  chẳng  cần  biết  họ  thích  nghe  hay  không,  họ  đều  nghe  tiếng  niệm  lọt 

qua.  “Nhất lịch nhĩ căn, vĩnh vi đạo chủng”  (một phen lọt qua, vĩnh viễn trở 

thành giống đạo); chủng tử A Di Đà Phật gieo chắc nơi A Lại Da Thức của 

kẻ đó, đấy là sự nghiệp Bồ Tát. Sự nghiệp cốt tại tận tâm tận lực, chẳng khó 

tu đâu! 

7) Cúng dường bằng cách chẳng lìa Bồ Đề tâm  

Bồ  Đề  là  tiếng  Phạn,  dịch  sang  tiếng  Trung  Quốc  nghĩa  là  Giác  Ngộ. 

Trong  sanh  hoạt  thường  nhật,  đối  người,  đối  sự,  đối  vật,  giữ  gìn  tâm  tỉnh 

giác  cao  độ,  chẳng  mê  hoặc,  đó  là  cúng  dường  bằng  cách  chẳng  lìa  Bồ  Đề 

tâm.  Một  niệm  chẳng  giác  bèn  mê,  niệm  niệm  bất  giác  bèn  tạo  tội  nghiệp, 

bởi thế phải thời thời khắc khắc giữ vững tâm tỉnh giác. Giữ vững bằng cách 

nào? Một ngày từ sáng đến tối, một câu A Di Đà Phật ghim chắc trong tâm, 

chẳng  hề bỏ  mất, quý vị bèn  giữ  vững được tâm tỉnh  giác cao độ. A Di Đà 

Phật  vừa  mất,  vọng  tưởng  tạp  niệm  bèn  khởi  lên.  Vọng  tưởng  tạp  niệm  là 

mê, một câu Phật hiệu là giác. 

Trong  hết  thảy  pháp  môn,  vì  sao  chư  Phật  riêng  xưng  tán  Niệm  Phật? 

Pháp môn Niệm Phật này dễ dàng, đi, đứng, nằm, ngồi, bất luận ở nơi đâu, 

hoàn cảnh nào, một câu A Di Đà Phật trong tâm quý vị đều chẳng để dứt, tu 

học  thuận tiện. Xin  thưa cùng quý  vị  đó  là phương cách  vô cùng cụ thể để 

cúng  dường  bằng  cách  chẳng  lìa  Bồ  Đề  tâm.  Do  đây  biết  rằng:  Trên  cúng 

mười  phương  hết  thảy  chư Phật,  dưới  cúng  hết  thảy  chúng  sanh  trong  chín 

pháp  giới,  tất  cả  đều  cúng  dường  hết.  Một  câu  Phật  hiệu  cúng  dường  trọn 

khắp. Công đức lợi ích của Phật hiệu rất ít người biết. Phẩm Phổ Hiền Hạnh 

Nguyện này từ đầu đến cuối đều là xưng tán danh hiệu công đức chẳng thể 

nghĩ bàn, từng câu từng chữ trong kinh văn đều kết quy công đức của danh 

hiệu. 

Cảnh giới tu học cũng giống như phần trên. Hư không giới, chúng sanh 

giới, chúng sanh nghiệp, chúng sanh phiền não chẳng thể cùng tận, sự rộng 

tu cúng dường của chúng ta cũng chẳng có cùng tận; cũng là nhất tâm nhất 

ý, niệm niệm tiếp nối chẳng có gián đoạn. Thân ngữ ý nghiệp chẳng có mệt 

chán. Phải tích cực nỗ lực, phải tinh tấn tu học. 

Nguyện “rộng tu cúng dường” này trọng yếu vô cùng. Hạnh môn Bồ Tát 

lấy  Lục Độ  làm cương  lãnh, pháp thứ nhất trong  Lục Độ  là  Bố Thí. Vì sao 

đặt  Bố  Thí  làm  pháp  đầu  tiên  trong  Lục  Độ?  Thật  ra,  chư  Phật  Như  Lai 

không  có  pháp  nào  có  thể  nói  được,  hết  thảy  pháp  nói  ra  không  gì  chẳng 

phải là “đối bệnh cho thuốc” đó thôi! Chúng sanh có bệnh gì bèn trao thuốc 

chữa  trị  bệnh  đó,  bệnh  lành,  thuốc  cũng  chẳng  cần  đến  nữa!  Bệnh  chúng 

sanh rất nhiều, gốc của tất cả hết thảy bệnh đều là keo tham. Hết thảy chúng 

sanh tu hành chẳng thể khai ngộ chứng quả, tạo lục đạo luân hồi, đọa tam ác 

đạo đều vì bị bệnh tham làm hại. Vì thế, bố thí là  một liều thuốc hay để trị 

bệnh keo tham. Không tham - sân - si thì hết thảy thiện pháp sanh; có tham - 

sân - si thì hết thảy thiện pháp chẳng sanh, hết thảy ác pháp bèn sanh. 

Trong các cúng dường, pháp cúng dường thù thắng nhất. Trong các pháp 

cúng  dường,  “tu  hành  đúng  theo  lời  dạy”   là  trọng  yếu  nhất,  tức  là  y  giáo 

phụng  hành.  Mục  đích  học  Phật  bất  đồng,  sở  cầu  bất  đồng,  chọn  lựa  pháp 

môn cũng bất đồng. Đạo tràng này của chúng ta chọn lựa Tịnh Độ tông, mục 

đích  là  hy  vọng  tương  lai  có  thể  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới. 

Kinh điển để chúng ta y cứ là năm kinh một luận. Nhất định phải chiếu theo 

kinh điển mà nỗ lực thực hiện, đó gọi là Tu Hành. Tu là “tu chánh” (sửa đổi 

cho  đúng),  Hành  là  hành  vi.  Tu  Hành  là  sửa  đổi  hành  vi  của  chúng  ta  cho 

đúng.  Tiêu  chuẩn  của  Chánh  là  gì?  Tất  cả  những  gì  Phật  giáo  huấn  trong 

kinh đều là tiêu chuẩn đúng đắn cả. 

Cách  nghĩ,  cách  nhìn,  cách  làm  của  Phật  quyết  định  là  chánh  xác;  hãy 

buông bỏ tư tưởng,  hiểu biết của chúng ta, chiếu theo cách  nghĩ, cách  nhìn 

của Phật để sửa đổi quan điểm, hành vi của chính  mình thì gọi là Tu Hành. 

Tu  hành  ở  ngay  nơi  khởi  tâm  động  niệm,  ngay  nơi  đãi  người  tiếp  vật,  chớ 

chẳng  phải  là  mỗi  ngày  niệm  kinh,  gõ  mõ,  xướng  tán,  dập  đầu,  chắp  tay. 

Làm  ra  vẻ  tu  hành,  nhưng  trong  tâm  khởi  vọng  tưởng  thì  chẳng  phải  là  tu 

hành thật sự. 

Cúng dường bằng cách  như thuyết tu  hành có thể  nói  là sự bố thí cúng 

dường  mà hết thảy Bồ Tát đã tu đến mức rốt ráo viên mãn. Chẳng hạn như 

chúng ta thọ trì kinh Vô Lượng Thọ, tất cả hết thảy giáo huấn của Phật trong 

kinh, mỗi một điều, mỗi một câu chúng ta đều thực hiện được thì Sáu Ba La 

Mật, Mười Ba La Mật, mười đại nguyện vương đều hoàn toàn viên mãn. 

---o0o--- 

1.4. Nguyện thứ tư: Sám hối nghiệp chướng 

      Chánh kinh:  

 Phục thứ, thiện nam tử! Ngôn sám trừ nghiệp chướng giả: Bồ Tát tự 

 niệm, ngã ư quá khứ, vô thỉ kiếp trung, do tham sân si, phát thân khẩu ý, 

 tác chư ác nghiệp vô lượng vô biên. Nhược thử ác nghiệp hữu thể tướng 

 giả, tận hư không giới, bất năng dung thọ. Ngã kim tất dĩ thanh tịnh tam 

 nghiệp,  biến  ư  pháp  giới  cực  vi  trần  sát,  nhất  thiết  chư  Phật,  Bồ  Tát 

 chúng tiền, thành tâm sám hối, hậu bất phục tạo, hằng trụ tịnh giới, nhất 

 thiết  công  đức.  Như  thị  hư  không  giới  tận,  chúng  sanh  giới  tận,  chúng 

 sanh  nghiệp  tận,  chúng  sanh  phiền  não  tận,  ngã  sám  nãi  tận,  nhi  hư 

 không giới nãi chí chúng sanh phiền não bất khả tận cố, ngã thử sám hối 

 vô  hữu  cùng  tận.  Niệm  niệm  tương  tục,  vô  hữu  gián  đoạn,  thân  ngữ  ý 

 nghiệp, vô hữu bì yểm.  

 (Lại này thiện nam tử! Nói sám trừ nghiệp chướng là: Bồ Tát tự nghĩ, tôi 

 trong quá khứ, trong vô thỉ kiếp, do tham - sân - si, tạo vô lượng vô biên các 

 nghiệp ác nơi thân, khẩu, ý. Nếu những ác nghiệp đó có thể tướng, cùng tận 

 hư không giới chẳng thể chứa đựng được. Tôi nay đều dùng ba nghiệp thanh 

 tịnh đối trước hết thảy chư Phật, Bồ Tát chúng trong cực vi trần số cõi trong 

 khắp pháp giới thành tâm sám hối, về sau chẳng gây tạo nữa, luôn trụ tịnh 

 giới,  hết  thảy  công  đức.  Như  thế  hư  không  giới  tận,  chúng  sanh  giới  tận, 

 chúng  sanh  nghiệp  tận,  chúng  sanh  phiền  não  tận,  tôi  sám  hối  mới  tận. 

 Nhưng  vì  hư  không  giới  cho  đến  phiền  não  của  chúng  sanh  chẳng  thể  tận 

 nên sự sám hối này của tôi chẳng có cùng tận. Niệm niệm tiếp nối, chẳng có 

 gián đoạn. Thân ngữ ý nghiệp chẳng có mệt chán)  

Nghiệp  là  tạo  tác.  Tạo  tác  là  Nghiệp.  Phạm  vi  của  tạo  tác  rộng  lớn  phi 

thường.  Nhất  cử  nhất  động  nơi  thân:  tạo  tác  nơi  thân  là  thân  nghiệp,  nói 

năng  là  khẩu  nghiệp,  trong  tâm  khởi  ý  niệm  vọng  tưởng  từ  sáng  đến  tối 

chẳng  ngớt, đó  là  ý nghiệp. Chúng  ta tạo nghiệp dẫu nhiều, nhưng quy  nạp 

lại, chẳng  ngoài ba  nghiệp  thân  - ngữ - ý.   Hễ ba  loại  nghiệp  lớn  này động 

bèn là tạo tác. Trong tạo tác có thiện, có ác. 

Nghĩ  đến  một  việc  tốt,  việc  lợi  ích  chúng  sanh  thì  là  hảo  sự,  là  thiện 

nghiệp. Nghĩ  đến  một chuyện  xấu,  niệm  niệm  chỉ  vì  mình thì  là ác  nghiệp. 

Vì  tự  mình  thì  có  gì  không  tốt?  Vì  sao  đức  Phật  nói  đó  là  ác  nghiệp?  Mục 

đích học Phật là vượt thoát tam giới, khởi tâm động niệm chỉ vì mình thì quý 

vị không cách gì vượt thoát tam giới, thành Phật, thành Bồ Tát được! Bởi lẽ 

quý  vị tạo  nghiệp  gây chướng  ngại chính  mình.  Kinh  Kim Cang  nói:  “Nếu 

 Bồ Tát có tướng ta, tướng người, tướng chúng sanh, tướng thọ giả thì chẳng 

 phải  là  Bồ  Tát” .  Niệm  niệm  có  Ngã,  chấp  vào  tướng  Ta,  đó  là  Ngã  Chấp. 

Ngã Chấp chẳng phá thì đừng nói đến Bồ Tát, ngay cả quả A La Hán cũng 

chẳng đạt được. Tu học Phật pháp thành tựu quả báo thấp nhất là A La Hán. 

Phá Ngã Chấp bèn chứng A La Hán. Phá Pháp Chấp bèn chứng Pháp Thân 

đại sĩ, tức là minh tâm kiến tánh, chứng quả vị Bồ Tát. Đức Phật dạy chúng 

ta  từ  đầu  đến  cuối  chỉ  là  phá  Ngã  Chấp  và  Pháp  Chấp  mà  thôi.  Khởi  tâm 

động  niệm  đều  nghĩ  đến  mình  là  ngày  ngày  tăng  trưởng  Ngã  Chấp,  chẳng 

thể vượt thoát tam giới; như vậy, niệm niệm vì mình chính là Ác. Khởi tâm 

động  niệm  nghĩ  đến  người  khác,  Ngã  dần  dần  mất  đi,  Ngã  Chấp  bị  phá. 

Niệm  niệm  nghĩ  đến  người  khác  là  thiện,  còn  niệm  niệm  nghĩ  đến  mình  là 

ác, đó là nghiệp chướng. 

Có một loại chướng gọi là Phiền Não Chướng, khởi tâm động niệm đều 

là  phiền  não.  Lại  có  một  thứ  chướng  gọi  là  Sở  Tri  Chướng.  Phiền  Não 

Chướng và Sở Tri Chướng tánh chất bất đồng: Bản thân phiền não là chướng 

ngại; Sở Tri là trí huệ, bản thân nó chẳng phải là chướng ngại. Phật nói: Quá 

khứ, hiện tại, vị lai mười phương vô lượng vô biên thế giới, sự lớn việc nhỏ 

không  gì  quý  vị  chẳng  biết,  không  gì  quý  vị  chẳng  làm  được.  Trí  huệ  của 

chúng ta  vốn có  năng  lực  lớn  lao  như thế, lớn  như hư không pháp  giới. Sở 

Tri chẳng phải là chướng, vấn đề là Sở Tri biến thành bất tri. Nói cách khác, 

nhất  định  có  một  thứ chướng  ngại  khiến  cho  đức  năng  của  trí  huệ  bị  ngăn 

trở, chướng ngại đó gọi là Sở Tri Chướng. Thứ chướng ngại ấy rốt cục là gì? 

Chướng ngại ấy chính là vô minh. Hiện tại chúng ta cái gì cũng không hiểu, 

cái gì cũng không rõ ràng. Vô minh là Sở Tri Chướng. Vô  minh từ đâu  mà 

có?  Kinh  Lăng  Nghiêm  dạy:   “Tri  kiến  lập  tri,  thị  vô  minh  bổn” :  nếu  cho 

mình là thông  minh, có trí  huệ, người khác chẳng  hiểu biết  như mình, Phật 

gọi đó là vô minh; thật ra, cái gì quý vị cũng chẳng biết cả. Bởi lẽ những gì 

tưởng là hiểu đó chỉ là Thế Trí Biện Thông (biện tài thế gian), chẳng phải là 

trí huệ chân chánh. Thế Trí Biện Thông chẳng những không phải là trí huệ, 

trong  quá  trình  tu  học,  nó  còn  là  một  trong  tám  nạn.  Mắc  nạn  là  chướng 

ngại, tổ sư đại đức thường khuyên nhắc kẻ sơ học chẳng cần phải xem kinh 

điển  nhiều,  cũng  chẳng  cần  phải  nghe  nhiều  người  giảng  kinh  thuyết  pháp. 

Xem  kinh  càng  nhiều,  vọng  niệm  càng  nhiều,  biến  thành  Sở  Tri  Chướng, 

chướng ngại bổn tánh, chướng ngại quý vị mở mang trí huệ. Phật dạy chúng 

ta  hãy  từ  một  môn  mà  thâm  nhập,  tu  định.  Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn, 

môn  nào  cũng  đều  tu  Định.  Niệm  A  Di  Đà  Phật  là  tu  Định,  tôi  dạy  quý  vị 

niệm kinh Vô Lượng Thọ không cần phải niệm kinh gì khác cũng là tu Định. 

Sám  hối  là  gì?  Sám  là  Sám-ma,  là  dịch  âm  tiếng  Phạn.  Hối  là  tiếng 

Trung Quốc. Chữ Sám Ma có ý nghĩa rất gần với chữ Hối Cải, bởi thế các vị 

pháp  sư  dịch  kinh  dùng  chữ  Sám  Hối  để  dịch  chữ  Sám  Ma,  tức  là  Hoa  - 

Phạn  hợp  dịch.  Biết  lỗi  ắt  sửa,  sau  này  chẳng  tái  phạm,  là  chân  sám  hối. 

Trong nhà Phật có không ít nghi quỹ sám hối, do cổ đức từ bi thương xót kẻ 

sơ học, dạy chúng ta phương pháp,  nguyên  tắc sám  hối. Chúng ta cần phải 

hiểu tinh thần sám hối: Sám hối chẳng phải là đối trước Phật, Bồ Tát kể lại 

một lượt những lỗi lầm mình đã phạm hôm qua, ngày nay, cầu Phật, Bồ Tát 

tha thứ, xóa hết tội lỗi. Làm như vậy là sai rồi, nghĩ đến tội nghiệp một lượt 

thì cũng giống như lại tạo tội ấy một lần nữa. Làm thế nào để sám trừ nghiệp 

chướng  được?  Bất  luận  trót  tạo  tội  nghiệp  gì  cũng  đừng  nghĩ  đến  nữa,  cứ 

chắc  thật  niệm  A  Di  Đà  Phật,  nhất  định  về  sau  chẳng  tái  phạm  nữa  thì 

nghiệp chướng mới thật sự sám trừ được. 

 “Bồ Tát tự nghĩ, tôi trong quá khứ, trong vô thỉ kiếp, do tham - sân - si, 

 tạo vô lượng vô biên các nghiệp ác nơi thân, khẩu, ý. Nếu những ác nghiệp 

 đó có thể tướng, cùng tận hư không giới chẳng thể chứa đựng được” : Đây là 

Phổ Hiền Bồ Tát tự nói về chính mình, Ngài còn như thế huống gì chúng ta? 

Chúng  ta  đời  đời  kiếp  kiếp  chất  chứa  ác  nghiệp  vô  lượng  vô  biên.  May  là 

chủng tử ác  nghiệp chất chứa trong  A  Lại Da Thức chẳng có thể  tích. Nếu 

chúng  có  thể  tích  nhỏ  bằng  một  hạt  vi  trần  thôi  thì  những  hạt  vi  trần  chất 

chứa từ vô thỉ kiếp đến nay, hư không chẳng chứa đựng được nổi. Chúng ta 

tạo  nghiệp,  một  ngày  hai  mươi  bốn  tiếng,  chẳng  gián  đoạn  phút  giây  nào. 

Lúc ngủ cũng nằm mộng tạo nghiệp! Trong những nghiệp đã tạo, ác nghiệp 

nhiều,  thiện  nghiệp  ít.  Nói  chung,  khởi  tâm  động  niệm  nghĩ  đến  mình  thì 

nhiều, nghĩ đến người khác thì ít. Quá nửa là tổn người lợi mình, được mấy 

lúc tổn mình lợi người? Phản tỉnh kỹ càng, lời Bồ Tát quả là thiên chân vạn 

xác (ngàn vạn phần đúng đắn), chúng ta ác nghiệp rất nhiều, từ hôm nay trở 

đi, phải phát nguyện tu sám hối. 

 “Tôi nay đều dùng ba nghiệp thanh tịnh đối trước hết thảy chư Phật, Bồ 

 Tát trong cực vi trần số cõi trong khắp pháp giới thành tâm sám hối, về sau 

 chẳng gây tạo nữa, luôn trụ tịnh giới, hết thảy công đức” : Đây là Bồ Tát dạy 

chúng ta phương  pháp sám  hối. Trước  hết, quý  vị phải có ba  nghiệp thân  - 

khẩu  -  ý  thanh  tịnh.  Đó  là  cơ  sở  để  sám  hối  nghiệp  chướng.  Nếu  không, 

nghiệp  chướng  chỉ  càng  tăng  thêm,  chẳng  thể  giảm  thiểu.  Ba  nghiệp  lấy  ý 

nghiệp làm chủ. Tâm thanh tịnh thì thân và ngữ tự nhiên thanh tịnh. 

Lục Tổ Thiền Tông là Huệ Năng đại sư sau khi đắc pháp nơi ngài Hoàng 

Mai, do huynh đệ của Sư chẳng phục, rượt đuổi muốn đoạt lại y bát. Trong 

số ấy có sư Huệ Minh, trước khi xuất gia là tướng quân tứ phẩm. Huệ Năng 

bị ông ta đuổi kịp, ẩn vào lùm cỏ bên đường, bỏ y bát trên tảng đá cho Huệ 

Minh lấy đi. Huệ Minh giơ tay nắm lấy y bát, giở lên không được. Y bát rất 

nhẹ,  Tứ Phẩm  tướng  quân  cầm  chẳng  nổi,  trong  tâm  liền  cảnh  giác,  biết  là 

do  thần  hộ  pháp  giữ  gìn  nên  sức  người  chẳng  thể  lay  động  nổi,  bèn  năn  nỉ 

Huệ Năng đại sư bước ra, nói:  

- Tôi chẳng vì y bát, vì cầu pháp mà đến. 

Thấy chiều gió xoay bánh lái thật lẹ! Trước hết Huệ Năng đại sư dạy ông 

ta tịnh lại, định cái tâm lại đã. Sau khi tâm Huệ Minh định rồi, bèn hỏi Huệ 

Minh:  

-  Chẳng  nghĩ  thiện,  chẳng  nghĩ  ác  (tâm  thanh  tịnh  thì  chẳng  còn  có  ý 

niệm thiện  hay ác), chính  ngay trong  lúc đó, cái  gì  là bổn  lai diện  mục của 

thượng tọa Huệ Minh? 

Do lời  nói đó, Huệ Minh bèn đại ngộ. Ba nghiệp của ông ta thanh tịnh, 

nhân đó bèn đại ngộ. Ý niệm thiện ác chẳng khởi, tâm thanh tịnh hiện tiền. 

Huệ  Minh  ba  nghiệp  thanh  tịnh,  bèn  đối  trước  Huệ  Năng  sám  hối  nghiệp 

chướng,  nghiệp chướng thật sự tiêu trừ, tâm  thanh  tịnh  hiện tiền, bèn  minh 

tâm kiến tánh. Chỉ cần chuyển được ý niệm bèn khai ngộ chứng quả. 

Tại gia cư sĩ lúc làm việc phải nỗ lực làm việc, làm việc xong, buông hết 

thảy vọng niệm xuống, điều gì cũng chẳng cần nghĩ tới nữa, thiện hay ác đều 

chẳng suy lường, dùng cái tâm thanh tịnh đó niệm Phật, một niệm tương ứng 

một  niệm  Phật,  niệm  niệm  tương  ứng  niệm  niệm  Phật,  nghiệp  chướng  của 

quý  vị sao không  thể tiêu trừ cho được! Nghiệp chướng tiêu trừ, tâm thanh 

tịnh hiện tiền, tâm thanh tịnh khởi tác dụng là trí huệ, đối với công việc bình 

thường  của  quý  vị,  quý  vị  làm  càng  được  viên  mãn,  càng  tự tại.  Lúc  trước 

làm việc rất khổ, nay làm rất sung sướng. Trước kia thấy công việc rất phiền 

não, nay thấy công việc rất tự tại. Vì sao vậy? Là vì nghiệp chướng tiêu trừ 

rồi. 

“V ề sau chẳng gây tạo nữa” :   Bình thường tiểu Bồ Tát tu hành, dạy quý 

vị  sau  này  chẳng  tái  tạo  nữa,  còn  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  nói   “về  sau  chẳng  gây 

 tạo nữa”  có nghĩa là từ nay trở đi, phải gìn giữ cái tâm thanh tịnh, chẳng còn 

có  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  nữa!  Thiện  hay  ác  đều  chẳng  suy 

lường,  vĩnh  viễn  gìn  giữ  cái  tâm  thanh  tịnh,  vĩnh  viễn  dùng  cái  tâm  thanh 

tịnh ấy để chấp trì danh hiệu, đó là chân chánh “về sau chẳng gây tạo nữa” 

thì mới có thể sám trừ nghiệp chướng; từ vô thỉ kiếp đến nay, nghiệp chướng 

dù nhiều dù nặng đều có thể sám trừ. 

 “Hằng  trụ  tịnh  giới,  hết  thảy  công  đức” :  Hằng  là  thường  hằng,  vĩnh 

viễn. Trụ  là tâm ta an trụ  trong  giới thanh tịnh. Giới  là pháp, trì  giới  là  giữ 

pháp. Hằng trụ tịnh giới là vĩnh viễn dùng cái tâm thanh tịnh giữ pháp, dùng 

tâm thanh tịnh tuân thủ giáo pháp của Phật, tuân thủ pháp luật, quy định của 

quốc gia và quan niệm đạo đức của phong tục tập quán dân gian. Giữ pháp 

nhưng chẳng mất tâm thanh tịnh thì gọi là  “hằng trụ tịnh giới, thành tựu hết 

 thảy công đức”.  Một phần công phu được một phần thâu hoạch, mười phần 

công phu được mười phần thâu hoạch. 

Bồ  Tát  phát  nguyện  tu  khoa  mục   “sám  hối  nghiệp  chướng”   này  giống 

như phần trên  “niệm niệm tiếp nối, chẳng có gián đoạn”  dũng mãnh tinh tấn 

tu  học,  “thân  ngữ  ý  nghiệp  chẳng  có  mệt  chán” :  Ngài  thành  tựu  vô  lượng 

công đức thù thắng, tự  nhiên chẳng có cảm  giác  mệt  mỏi, chẳng thấy chán 

nản. Ngài đạt được công đức chân thật nên pháp hỷ sung mãn, đồng thời lại 

còn được hết thảy Như Lai oai thần gia trì. Chúng ta chiếu theo phương pháp 

này tu học cũng sẽ nhất định được chư Phật gia trì. 

Lược Giảng Giáo Nghĩa Phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện, phần 1 hết  

---o0o--- 

1.5. Nguyện thứ năm: Tùy hỷ công đức 

Chánh kinh:  

       Phục thứ, thiện nam tử! Ngôn tùy hỷ công đức giả: Sở hữu tận pháp 

 giới, hư không giới, thập phương tam thế, nhất thiết Phật sát, cực vi trần 

 số chư  Phật Như  Lai, tùng sơ phát tâm, vị Nhất  Thiết Trí, cần  tu phước 

 tụ, bất tích thân mạng, kinh bất khả thuyết bất khả thuyết Phật sát cực vi 

 trần số kiếp, nhất nhất kiếp trung, xả bất khả thuyết bất khả thuyết  Phật 

 sát  cực  vi  trần  số  đầu,  mục,  thủ,  túc.  Như  thị  nhất  thiết  nan  hành  khổ 

 hạnh, viên mãn chủng chủng Ba La Mật môn, chứng nhập chủng chủng 

 Bồ  Tát  trí  địa,  thành  tựu  chư  Phật  vô  thượng  Bồ  Đề,  cập  bát  Niết  Bàn, 

 phân bố xá-lợi.  

 Sở  hữu  thiện  căn  ngã  giai  tùy  hỷ,  cập  bỉ  thập  phương  nhất  thiết  thế 

 giới, lục thú, tứ sanh, nhất thiết chủng loại, sở hữu công đức, nãi chí nhất 

 trần,  ngã  giai  tùy  hỷ.  Thập  phương  tam  thế,  nhất  thiết  Thanh  Văn,  cập 

 Bích Chi  Phật, hữu học, vô học, sở hữu  công đức, ngã giai  tùy  hỷ. Nhất 

 thiết Bồ Tát sở tu vô lượng nan hạnh khổ hạnh, chí cầu vô thượng Chánh 

 Đẳng Bồ Đề, quảng đại công đức, ngã giai tùy hỷ. Như thị hư không giới 

 tận, chúng sanh giới tận, chúng sanh nghiệp tận, chúng sanh phiền não 

 tận,  ngã  thử  tùy  hỷ  vô  hữu  cùng  tận.  Niệm  niệm  tương  tục  vô  hữu  gián 

 đoạn, thân ngữ ý nghiệp vô hữu bì yểm.  

 (Lại này thiện nam tử! Nói tùy hỷ công đức là: Tất cả chư Phật Như Lai 

 nhiều như số cực vi trần trong hết thảy cõi Phật trong mười phương ba đời 

 tận pháp giới, hư không giới, từ sơ phát tâm vì Nhất Thiết Trí 30  mà siêng tu 

 khối phước 31, chẳng tiếc thân mạng, trải các kiếp nhiều như số cực vi trần 

 trong  bất  khả  thuyết  bất  khả  thuyết  cõi  Phật,  trong  mỗi  một  kiếp,  xả  đầu, 

 mắt, chân, tay nhiều như số cực vi trần trong bất khả thuyết bất khả thuyết 

 cõi  Phật. Hết thảy khổ hạnh khó làm như thế, viên mãn đủ mọi môn Ba La 

 Mật, chứng nhập mọi thứ trí địa32  Bồ Tát, thành tựu vô thượng Bồ Đề của 

 chư Phật, và nhập Niết Bàn 33, phân chia xá-lợi 34. Tất cả thiện căn, tôi đều 

 tùy hỷ. Và tất cả công đức của hết thảy chủng loại thuộc sáu đường bốn loài 

 trong mười phương hết thảy thế giới, thậm chí [công đức nhỏ bằng] một hạt 

 bụi, tôi đều tùy hỷ. Tất cả công đức của mười phương ba đời hết thảy Thanh 

 Văn và Bích Chi Phật, hữu học, vô học 35, tôi đều tùy hỷ. Hết thảy Bồ Tát đã 

 tu vô lượng khổ hạnh khó làm, chí cầu vô thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, 

 công đức rộng lớn tôi đều tùy hỷ.  

 Như thế, hư không giới tận, chúng sanh giới tận, chúng sanh nghiệp tận, 

 chúng sanh phiền não tận, nhưng sự tùy hỷ này của tôi chẳng có cùng tận. 

 Niệm  niệm  tiếp  nối  chẳng  có  gián  đoạn.  Thân  ngữ  ý  nghiệp  chẳng  hề  mệt 

 chán)   

“Tùy hỷ chúng sanh” đối trị bệnh ganh ghét. Điều này được đặc biệt nêu 

ra đối với hàng Pháp Thân đại sĩ, cho thấy ghen ghét không phải là căn bệnh 

nhỏ, bệnh nhẹ. Thấy chỗ hay của người khác, trong tâm khó chịu, nghĩ cách 

chướng  ngại  phá  hoại,  đó  là  bệnh  rất  nặng.  Chẳng  riêng  gì  người  thế  gian 

mắc  chứng  bệnh  nặng  này,  người  học  Phật  cũng  không  tránh  khỏi.  Bồ  Tát 

cũng  chẳng  tránh  khỏi,  thấy  người  khác  có  chỗ  thù  thắng,  trong  tâm  khó 

chịu. Nếu Bồ Tát chẳng mắc bệnh này, thì mười nguyện Phổ Hiền sẽ chẳng 

có điều nguyện này. 

Sau khi Lục Tổ Huệ Năng được truyền y bát, rất nhiều sư huynh, sư đệ 

muốn đoạt y bát là vì ghen ghét. Lúc Phật tại thế, Đề Bà Đạt Đa ganh ghét 

Phật, luôn tìm cách phá hoại chuyện hoằng pháp lợi sanh của Phật, nghĩ cách 

hại chết Phật. Phật giáo truyền đến Trung Quốc, tổ tổ tương truyền, chúng ta 

cũng  thấy  có  rất  nhiều  chuyện  ghen  ghét  chướng  ngại.  Nghĩ  đến  bản  thân 

chúng ta, có ý niệm và hành vi ghen ghét hay chăng? Ghen ghét là phiền não 

bẩm sanh của chúng sanh, chẳng dễ đoạn trừ. Phổ Hiền Bồ Tát dạy chúng ta 

tùy  hỷ công đức  nhằm  nhổ tận  gốc  ghen  ghét từ  vô  thỉ  kiếp đến  nay. Thấy 

người  khác  có  thiện  hạnh,  thiện  sự,  chúng  ta  tùy  hỷ,  họ  được  công  đức  rất 

lớn thì chúng ta cũng được công đức lớn giống hệt như vậy. 

Cảnh  giới  tu  nguyện  này  của  Bồ  Tát  là  tột  cùng  hư  không,  khắp  pháp 


giới.  Học tùy  hỷ theo cách  nào?  Trong kinh có  nêu  một thí dụ:  “Chư  Phật 

 Như Lai từ sơ phát tâm vì Nhất Thiết Trí mà siêng tu khối phước, chẳng tiếc 

 thân  mạng”. “Phát  tâm”  là  phát  vô  thượng  Bồ  Đề  tâm  (phát  tâm  cầu  Vô 

Thượng Bồ Đề), cũng tức là phát tâm cầu trí huệ viên mãn rốt ráo. Có trí huệ 

viên mãn rốt ráo thì mới có thể thấu hiểu triệt để chân tướng của nhân sanh 

vũ trụ. Sau khi phát tâm, phải siêng tu phước huệ. Phật còn được gọi là Nhị 

Túc Tôn, chữ Nhị chỉ phước  và  huệ,  Túc  là trọn đủ,  viên  mãn.  Thành  Phật 

tức là phước đức và trí huệ viên mãn. Vì tu phước và tu huệ bèn chẳng tiếc 

thân  mạng,  làm  được  chuyện  khó  làm,  tu  được  chuyện  khó  tu,  dũng  mãnh 

tinh tấn, chư Phật Như Lai thành tựu như thế đó. Sau khi thành Phật, rộng độ 

chúng sanh chẳng ngưng nghỉ, thị hiện trong sáu đường. Nên dùng thân nào 

để được độ, bèn hiện thân đó, nên dùng thân Phật để độ bèn hiện thân Phật 

để thuyết pháp. 

Phật từ sơ phát tâm thẳng đến khi độ sanh, bao nhiêu công đức chúng ta 

đều phải tùy  hỷ, phải  học tập. Ngài  làm  như thế  nào, ta cũng  làm  theo  như 

thế ấy. Người ta phát tâm được thì ta cũng phát tâm được, người ta tu hành 

được thì ta cũng tu hành được. Chúng ta chẳng những không ghen ghét  mà 

còn  tận  tâm  tận  lực  giúp  đỡ,  thành  toàn  cho  người  ta.  Mọi  người  tu  trì  thì 

chúng  ta  có  thật  sự  bị  chướng  ngại  gì  chăng?  Chẳng  chướng  ngại  gì!  Nếu 

lắng  lòng quan sát, [sẽ thấy] chẳng chướng  ngại  người khác; thật  ra, chỉ có 

mình chướng ngại chính mình mà thôi. Phật từng thí dụ: Ví như có kẻ ngậm 

nước phun  lên  trời, có phun được  lên trời  hay không? Chẳng  những không 

phun được mà trái lại nước còn rớt trúng mặt mình. Phải chuyển đổi ý niệm, 

thành toàn sự tốt đẹp cho  người, người ta có việc gì tốt  mình phải  giúp đỡ, 

phải thành tựu cho người ta. Người ta tốt, trong xã hội ai nấy đều tốt, ta cũng 

hưởng lây, ta cũng tốt luôn. Tinh thần chủ yếu của nguyện này là dạy chúng 

ta hiểu rõ đạo lý này, nỗ lực tu học, thành tựu công đức chân thật cho chính 

mình. 

Nhìn lại xã hội trước mắt, tùy hỷ công đức phải có trí huệ, chẳng thể làm 

việc theo tình cảm; nếu không, sẽ thường mắc hại. Nêu một ví dụ thật: Ở Đạt 

Lạp Tư (Dallas) có  một  đồng tu  đang  lái  xe thấy  một đứa bé đi theo  người 

lớn bị  té, do  hảo tâm  bèn dừng  xe đỡ  đứa bé dậy,  hỏi  nó có bị thương  hay 

không.  Lúc  đó,  người  lớn  chạy  tới,  đổ  hô  vị  đồng  tu  ấy  xô  đứa  bé  té  bị 

thương,  nhờ  luật  sư  thưa  ra  tòa,  bắt  bồi  thường  tám  vạn  Mỹ  kim.  Tại  Mỹ 

quốc,  trông  thấy  người  già  hoặc  trẻ  con  té,  lập  tức  gọi  điện  thoại  báo  cảnh 

sát, kêu cảnh sát đến đỡ người đó. 

Nho  gia  dạy  người:   “Thành  tựu  điều  tốt  đẹp  cho  người,  chẳng  thành 

 toàn điều xấu cho người”.  Ai làm việc gì bất hảo đối với đại chúng, xã hội, 

chúng ta đừng giúp đỡ kẻ đó. Còn nếu ai làm việc gì có lợi cho xã hội, cho 

đại  chúng  thì  chúng  ta  chớ  nên  ngăn  trở,  chướng  ngại  người  ấy,  chớ  ghen 

ghét họ mà phải tùy hỷ. Tùy hỷ chẳng phải là trông thấy vui  mừng là xong, 

phải  tận  tâm  tận  lực  giúp  đỡ  kẻ  đó,  khiến  cho  sự  nghiệp  của  kẻ  đó  được 

thành tựu viên mãn. Tận tâm tận lực là tu tùy hỷ công đức viên mãn. 

Bản thân mình không có tiền, chạy cơm ba bữa đã là vấn đề, nên về tài 

lực  chẳng  thể  giúp  đỡ  người  khác  được,  nhưng  chúng  ta  có  thể  khen  ngợi 

người khác: “Ông X. đó  là  người tốt,  làm  việc  tốt. Quý  vị có  năng  lực  hãy 

nên giúp đỡ ông ta”. Đó cũng là tùy hỷ công đức. Cho thấy tùy hỷ công đức 

là  chuyện  ai  cũng  có  thể  tu  được,  lúc  nào,  chỗ  nào  cũng  có  thể  tu  được. 

Trong cửa Phật, công đức của Phật, Bồ Tát, công đức của tổ sư đại đức, còn 

trong  thế  pháp  thì  công  đức  của  chính  phủ  (thay  thế  bá  tánh  thực  hiện  sự 

nghiệp  phước  lợi),  bậc  thiện  nhân  trưởng  giả  dùng  tài  sản  và  năng  lực  tạo 

phước cho xã hội đại chúng đều đáng tùy hỷ, khen ngợi. Bồ Tát dạy chúng 

ta phải nỗ lực tinh tấn tu học, phải niệm niệm tiếp nối, chẳng hề gián đoạn, 

thân ngữ ý nghiệp chẳng hề chán mệt.   

---o0o--- 

1.6. Nguyện thứ sáu: Thỉnh chuyển pháp luân 

Chánh kinh:  

        Phục  thứ,  thiện  nam  tử!  Ngôn  thỉnh  chuyển  pháp  luân  giả:  Sở  hữu 

 tận pháp giới, hư không giới, thập phương tam thế nhất thiết Phật sát, cực 

 vi  trần  trung,  nhất  nhất  các  hữu  bất  khả  thuyết  bất  khả  thuyết  Phật  sát 

 cực vi trần số quảng đại Phật sát. Nhất nhất sát trung, niệm niệm hữu bất 

 khả  thuyết  bất  khả  thuyết  Phật  sát  cực  vi  trần  số  nhất  thiết  chư  Phật, 

 thành Đẳng Chánh Giác. Nhất thiết Bồ Tát hải hội vi nhiễu. Nhi ngã tất 

 dĩ  thân  khẩu  ý  nghiệp,  chủng  chủng  phương  tiện  ân  cần  khuyến  thỉnh 

 chuyển diệu pháp luân. Như thị hư không giới tận, chúng sanh giới tận, 

 chúng  sanh  nghiệp  tận,  chúng  sanh  phiền  não  tận,  ngã  thường  khuyến 

 thỉnh nhất thiết chư Phật chuyển chánh pháp luân vô hữu cùng tận. Niệm 

 niệm tương tục, vô hữu gián đoạn, thân ngữ ý nghiệp vô hữu bì yểm.  

 (Lại này thiện nam tử! Nói thỉnh chuyển pháp luân: Tất cả hết thảy cõi 

 Phật mười phương ba đời cùng tột pháp giới hư không giới, trong mỗi một 

 cực vi trần đều có cõi Phật rộng lớn nhiều như số cực vi trần trong bất khả 

 thuyết bất khả thuyết cõi Phật, trong mỗi một cõi Phật, niệm niệm đều có hết 

 thảy  chư  Phật  thành  Đẳng  Chánh  Giác  nhiều  như  số  cực  vi  trần  trong  bất 

 khả  thuyết  bất  khả  thuyết  cõi  Phật,  hết  thảy  Bồ Tát hải  hội  vây  quanh.  Tôi 

 đều  dùng  thân  ngữ  ý  nghiệp,  mọi  thứ  phương  tiện,  ân  cần  khuyên  mời 

 chuyển  pháp  luân  mầu  nhiệm.  Như  thế  hư  không  giới  tận,  chúng  sanh  giới 

 tận,  chúng  sanh  nghiệp  tận,  chúng  sanh  phiền  não  tận,  tôi  thường  khuyên 

 mời  hết  thảy  chư  Phật  chuyển  chánh  pháp  luân  chẳng  có  cùng  tận.  Niệm 

 niệm tiếp nối, chẳng có gián đoạn, thân ngữ ý nghiệp không có mệt chán)  



“Thỉnh chuyển pháp luân” là một đại sự rất trọng yếu. Pháp luân đại biểu 

cho  thuyết pháp  lợi sanh.  Luân (bánh  xe)  là tướng  trạng  viên  mãn, biểu thị 

hết  thảy  pháp  đức  Phật  nói  đều  viên  mãn  rốt  ráo,  chẳng  mảy  may  khiếm 

khuyết gì. Hết thảy pháp đức Phật giảng  “chẳng phải có, chẳng phải không, 

 chẳng phải vô chẳng phải hữu” ; Luân rất thích hợp tượng trưng cho những 

nghĩa này. Luân có hình tròn, tròn trặn khép kín, cũng có cái tâm, nhưng cái 

tâm  ấy  không  thể  lấy  được.  Hết  thảy  pháp  đức  Phật  đã  nói  là  Chân  Không 

Diệu  Hữu,  Diệu  Hữu  nhưng  là  Chân  Không,  Chân  Không  chính  là  Diệu 

Hữu, không - hữu bất nhị. Từ Luân thấy được Không - Hữu bất nhị, Tánh - 

Tướng nhất như, nên Luân được dùng để tượng trưng cho hết thảy pháp đức 

Phật  đã  nói.  Nếu  Luân  bất  động  thì  vô  ích,  Luân  nhất  định  phải  động.  Nói 

cách  khác,  Phật  pháp  nhất  định  phải  được  hoằng  dương,  nếu  không  chúng 

sanh  chẳng  được  lợi  ích.  Nhất  định  phải  vì  chúng  sanh  thuyết  pháp,  thuyết 

pháp rất giống như xoay bánh xe. 

Thỉnh chuyển pháp luân là thỉnh pháp sư đại đức giảng kinh thuyết pháp. 

Phật tại thế, thỉnh Phật giảng kinh, thuyết pháp, hướng dẫn chúng ta phá mê 

khai ngộ, lìa khổ được vui. Không có Phật ở đời thì thỉnh vị pháp sư đại đức 

hữu tu hữu chứng giảng kinh thuyết pháp cho chúng ta. Các đồng tu trẻ tuổi 

phải  thật  sự  phát  tâm  Vô  Thượng  Bồ  Đề,  tiếp  nối  huệ  mạng  của  Phật,  bất 

luận xuất gia hay tại gia đều phải học giảng kinh, phát tâm một đời theo đuổi 

công tác giáo dục của Phật giáo. 

Phát tâm giảng kinh là đại sự nghiệp, đại nhân duyên, nhất định sẽ được 

chư  Phật  Như  Lai  gia  trì,  hộ  pháp  long  thiên  bảo  hựu.  Nếu  tự  mình  đúng 

theo lời dạy tu hành chân chánh, đem tinh thần thể lực trí huệ của cả một đời 

cống  hiến  cho  Phật  giáo,  cho  hết  thảy  chúng  sanh,  thì  sanh  mạng  một  đời 

này  mới  không  luống  uổng,  hữu  ích  khôn  sánh.  Các  đồng  tu  trẻ  tuổi  hãy 

buông bỏ danh văn lợi dưỡng, vứt bỏ ngũ dục lục trần, phát tâm theo đuổi sự 

nghiệp  hoằng  pháp  lợi  sanh  thần  thánh,  đó  là  sự  nghiệp  vĩ  đại  khôn  sánh 

vậy. 

---o0o--- 

1.7. Nguyện thứ bảy: Thỉnh Phật trụ thế 

Chánh kinh:  

 Phục thứ, thiện nam tử! Ngôn thỉnh Phật trụ thế giả: Sở hữu tận pháp 

 giới, hư không giới, thập phương tam thế, nhất thiết Phật sát, cực vi trần 

 số  chư  Phật  Như  Lai,  tương  dục  thị  hiện  bát  Niết  Bàn  giả,  cập  chư  Bồ 

 Tát,  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  hữu  học,  vô  học,  nãi  chí  nhất  thiết  chư 

 thiện tri thức, ngã tất khuyến thỉnh mạc nhập Niết Bàn, kinh ư nhất thiết 

 Phật sát cực vi trần số kiếp, vị dục lợi lạc nhất thiết chúng sanh. Như thị 

 hư  không  giới  tận,  chúng  sanh  giới  tận,  chúng  sanh  nghiệp  tận,  chúng 

 sanh  phiền  não  tận,  ngã  thử  khuyến  thỉnh vô  hữu  cùng  tận.  Niệm  niệm 

 tương tục, vô hữu gián đoạn. Thân ngữ ý nghiệp vô hữu bì yểm.  

       (Lại này thiện nam tử! Nói mời đức Phật ở lại đời là chư Phật Như Lai 

 mười  phương  ba  đời  nhiều  như  số  cực  vi  trong  hết  thảy  cõi  Phật  tận  pháp 

 giới hư không giới sắp thị hiện 36 nhập Niết Bàn, và các Bồ Tát, Thanh Văn, 

 Duyên Giác, hữu học, vô học, cho đến hết thảy thiện tri thức, tôi đều khuyên 

 mời  chớ  vào  Niết  Bàn,  mà  hãy  ở  lại đời  trong  số  kiếp  nhiều  như  số  cực  vi 

 trần trong hết thảy cõi Phật vì muốn lợi lạc hết thảy chúng sanh. Như thế hư 

 không  giới  tận,  chúng  sanh  giới  tận,  chúng  sanh  nghiệp  tận,  chúng  sanh 

 phiền  não  tận,  sự  khuyến  thỉnh  này  của  tôi  chẳng  có  cùng  tận,  niệm  niệm 

 tiếp nối không có gián đoạn, thân ngữ ý nghiệp chẳng hề chán mệt).  

Phàm phu rốt cuộc vẫn là phàm phu, nghe giảng kinh thuyết pháp tựa hồ 

có thâu hoạch, có giác ngộ, nhưng đôi ba ngày sau bèn quên tuốt luốt. Nghe 

kinh một lần mà khai ngộ tựa hồ chẳng có ai, chỉ có mình Lục Tổ Huệ Năng 

mà thôi. Chân chánh ngộ nhập là một chuyện khó, nên cần phải thường mời 

thiện  tri  thức  ở  luôn  nơi  này,  ngày  ngày  giảng  kinh  thuyết  pháp  giáo  hóa 

chúng ta, chúng ta ngày ngày được Phật pháp huân tập, thời gian lâu sau sẽ 

vô hình trung giác ngộ. 

Phật pháp thường trụ thế gian thì người thế gian bèn có phước báo. Phật 

pháp chẳng thường trụ thế gian, người thế gian gặp nhiều tai nạn. Thiên tai, 

tai  nạn  tự  nhiên  thuộc  về  y  báo,  y  báo  chuyển  theo  chánh  báo,  cũng  là  do 

tâm con người chiêu cảm. Bởi thế, người có phước báo sống nơi phước địa. 

Chúng ta muốn tu phước hành thiện nhưng rốt cục việc gì là phước, chuyện 

gì  là  thiện  thường  chưa  thể  phân  biệt  được.  Thiện  và  phước  tầng  lớp  khác 

nhau, phạm vi của chúng rộng hay hẹp chỉ có Phật, Bồ Tát mới có thể thấu 

hiểu triệt để chân  tướng sự thật.  Bởi thế,  quý Ngài có  năng  lực  trí  huệ  dạy 

chúng ta, chúng ta mới có thể thật sự biết đoạn ác tu thiện, tích lũy công đức, 

thế giới này mới hòa bình, nhân dân mới thật sự yên vui. 

Thỉnh chuyển pháp  luân  và  thỉnh Phật trụ thế  nhìn thì đơn  giản,  nhưng 

trên  thực  tế  lại  chẳng  dễ  dàng.  Vào  thời  đại  Lương  Võ  Đế  và  sư  Bảo  Chí 

Công  có  câu  chuyện  như sau:  Ở  Tứ  Xuyên  có  một  vị  cao  tăng  thật  sự đắc 

đạo,  tên  là  Bảo  Hương  thiền  sư.  Ngài  ở  Tứ Xuyên  rất  nhiều  năm,  dùng  đủ 

mọi pháp phương tiện khuyên người đoạn ác tu thiện. Phong tục xứ ấy  mỗi 

khi gặp dịp tế lễ phải sát sanh; mỗi năm pháp sư khổ công khuyên họ đừng 

tạo sát nghiệp, chẳng ai thèm nghe, trái lại còn cười nhạo Ngài. Pháp sư khó 

chịu vô cùng. Có một năm, có một vị cư sĩ lên kinh thành bái kiến ngài Bảo 

Chí  Công,  Bảo  Chí  Công  là  hóa  thân  của  Quán  Âm  Bồ  Tát.  Lương  Hoàng 

Sám do ngài Bảo Chí Công soạn. Bảo Chí Công hỏi vị cư sĩ Tứ Xuyên ấy:  

- Hương Tứ Xuyên quý hay không? 

Vị cư sĩ đáp:  

- Hương Tứ Xuyên rất rẻ. 

Ý  ngài  Bảo  Chí  Công  hỏi  Bảo  Hương  thiền  sư quý  hay  không  quý,  có 

nghĩa là mọi người có tôn trọng, quý mến ông ta hay không? Ông cư sĩ nghe 

hỏi, tưởng Ngài hỏi hương để đốt của tỉnh Tứ Xuyên có quý hay không, bèn 

đáp hương xứ đó rất rẻ. Bảo Chí Công nói: 

- Đã rẻ thì sao không đi đi? 

Ông cư sĩ nghe không hiểu lời ngài Chí Công. Mấy hôm sau, ông ta trở 

về Tứ Xuyên, gặp Bảo Hương thiền sư. Thiền sư hỏi ông ta:  

- Bảo Chí Công nói những gì? 

Cư sĩ đáp:  

-  Ngài  nói  hương  của  tỉnh  Tứ  Xuyên  ta  quý  hay  không,  tôi  đáp  rất  rẻ. 

Bảo Chí Công nói: “Đã rẻ thì sao không đi đi?” Tôi nghe không hiểu gì cả! 

Bảo  Hương  nghe  nói  vậy,  gật  đầu.  Mấy  hôm  sau,  lại  có  pháp  hội  tế  lễ. 

Mọi  người  vẫn  giết  nhiều  bò  dê  để  cúng  tế  như  cũ.  Ngày  hôm  ấy,  Bảo 

Hương chẳng giống như khi trước, Ngài đào một cái hố rất to, to như cái ao 

ở cổng chùa, đổ đầy nước. Ngài cũng tham dự pháp hội tế lễ, cũng theo họ 

ăn cá, ăn thịt. Trước đây Ngài khuyên người khác chớ sát sanh, nay lại theo 

họ  ăn  cá  ăn  thịt,  mọi  người  vô  cùng  ngạc  nhiên.  Ăn  uống  xong,  Thiền  Sư 

đến bên cái hố, há miệng, những con cá Ngài ăn vào đều sống lại, được Ngài 

mửa ra  bơi  lội  trong  nước. Những con  gà  vịt Ngài ăn  vào đều sống  lại  hết. 

Thần  thông  vừa  hiện,  mọi  người  sững  sờ.  Mửa  hết  xong,  Ngài  bèn  đứng 

vãng  sanh.  Bậc  cao  tăng  đắc  đạo  hoằng  pháp  lợi  sanh  ở  địa  phương  này, 

chúng ta chẳng tôn trọng, Ngài đi mất rồi! 

Câu chuyện này cảnh tỉnh chúng ta: Thỉnh chuyển pháp luân, thỉnh Phật 

tại thế, phải dùng phương pháp nào đây? Trọn chẳng phải vì tiền bạc, hưởng 

thọ, giả danh. Đem chùa miếu to cúng dường pháp sư để giữ Ngài ở lại được 

chăng?  Chẳng  giữ  được!  Dùng  danh  văn  lợi  dưỡng,  ngũ  dục  lục  trần  giữ 

chẳng được! Chỉ có một phương pháp giữ lại được là dùng tâm chân thành, 

tâm thanh tịnh tiếp nhận sự dạy răn của pháp sư, y giáo phụng hành. Thỉnh 

pháp  sư  đến  hoằng  pháp  lợi  sanh,  giáo  hóa  chúng  sanh  một  phương  thì  lại 

càng phải  nỗ  lực  tinh tấn  bội  phần, tu  hành đúng  như lời dạy. Có được cái 

tâm như thế, cái nguyện như thế, hành trì như thế nhất định có cảm ứng, sẽ 

cầu được bậc hữu tu hữu chứng ở lại địa phương ấy. 

Mười đại nguyện vương tuy có mười điều, nhưng trên thực tế, Phổ Hiền 

đại nguyện chỉ có bảy điều, bảy điều đã giảng viên mãn. Ba điều sau đều là 

nói  về  hồi  hướng.  Thông  thường  trong  hồi  hướng  kệ,  thường  nói  đến  hồi 

hướng Bồ Đề, hồi hướng Phật đạo, hồi hướng chúng sanh. 

---o0o--- 

1.8. Nguyện thứ tám: Thường tùy Phật học 

Chánh kinh:  

       Phục thứ, thiện nam tử! Ngôn thường tùy Phật học giả: Như thử Sa 

 Bà thế giới, Tỳ Lô Giá Na Như Lai tùng sơ phát tâm, tinh tấn bất thoái, dĩ 

 bất khả thuyết bất khả thuyết thân mạng, nhi vi bố thí: bác bì vi chỉ, tích 

 cốt vi bút, thích huyết vi mặc, thư tả kinh điển, tích như  Tu Di. Vị trọng 

 pháp  cố,  bất  tích  thân  mạng,  hà  huống  vương  vị,  thành  ấp,  tụ  lạc,  cung 

 điện,  viên  lâm,  nhất  thiết  sở  hữu?  Cập  dư  chủng  chủng  nan  hành  khổ 

 hạnh, nãi chí thọ hạ thành đại Bồ Đề, thị chủng chủng thần thông, khởi 

 chủng  chủng  biến  hóa,  hiện  chủng  chủng  Phật  thân,  xử  chủng  chủng 

 chúng hội: hoặc xử nhất thiết chư đại Bồ Tát chúng hội đạo tràng, hoặc 

 xử Thanh Văn, cập Bích Chi Phật chúng hội đạo tràng, hoặc xử Chuyển 

 Luân  Thánh  Vương,  tiểu  vương quyến  thuộc  chúng  hội  đạo  tràng,  hoặc 

 xử Sát-lợi, cập Bà La Môn, trưởng giả, cư sĩ chúng hội đạo tràng, nãi chí 

 hoặc xử thiên long bát bộ, nhân phi nhân đẳng chúng hội đạo tràng. Xử ư 

 như thị chủng chủng chúng hội, dĩ viên mãn âm như đại lôi chấn, tùy kỳ 

 nhạo dục, thành thục chúng sanh, nãi chí thị hiện nhập ư Niết Bàn. Như 

 thị nhất thiết, ngã giai tùy học như kim Thế Tôn Tỳ Lô Giá Na.  

 Như thị tận pháp giới, hư không giới, thập phương tam thế, nhất thiết 

 Phật sát, sở hữu trần trung, nhất thiết Như Lai, giai diệc như thị. Ư niệm 

 niệm trung, ngã giai tùy học. Như thị hư không giới tận, chúng sanh giới 

 tận, chúng sanh nghiệp tận, chúng sanh phiền não tận, ngã thử tùy học, 

 vô  hữu  cùng  tận.  Niệm  niệm  tương  tục,  vô  hữu  gián  đoạn.  Thân  ngữ  ý 

 nghiệp, vô hữu bì yểm.  

       (Lại này thiện nam tử! Nói thường học theo Phật nghĩa là: Như đức Tỳ 

 Lô Giá  Na  37  trong  thế  giới Sa  Bà này,  từ  sơ  phát  tâm,  tinh  tấn  chẳng  lùi, 

 dùng bất khả thuyết bất khả thuyết thân mạng để bố thí: lột da làm giấy, chẻ 

 xương làm bút, chích máu làm mực, biên chép kinh điển, chất như núi Tu Di. 

 Vì tôn trọng pháp nên chẳng tiếc thân mạng, huống gì ngôi vua, thành, ấp, 

 xóm, làng, cung điện, vườn, rừng, hết thảy sở hữu và đủ mọi khổ hạnh khó 

 làm. Cho đến ngồi dưới gốc cây thành đại Bồ Đề, thị hiện thần thông, khởi 

 mọi  thứ  biến  hóa,  hiện  các  thứ  thân  Phật  ở  trong  các  chúng  hội:  Hoặc  ở 

 giữa  chúng  hội  đạo  tràng  của  hết  thảy  các  đại  Bồ  Tát,  hoặc  ở  giữa  chúng 

 hội đạo tràng của Thanh Văn và Bích Chi Phật, hoặc ở giữa chúng hội đạo 

 tràng của Chuyển Luân Thánh  Vương  38, tiểu vương, và quyến thuộc, hoặc 

 chúng  hội  đạo  tràng  của  Sát-lợi  39,  Bà La  Môn,  trưởng  giả,  cư  sĩ,  cho  đến 

 chúng hội đạo tràng của thiên long  bát bộ 40, nhân phi nhân v.v… Ở trong 

 đủ mọi chúng hội như thế, dùng tiếng viên mãn như sấm rền lớn, tùy lòng ưa 

 thích của mỗi loại mà thành thục 41 chúng sanh, cho đến thị hiện nhập Niết 

 Bàn. Hết thảy như thế, tôi đều học theo như đức Thế Tôn Tỳ Lô Giá Na ngày 

 nay.  

 Như  thế  tận  hư  không  giới,  chúng  sanh  giới,  mười  phương  ba  đời  hết 

 thảy cõi Phật, trong tất cả vi trần, hết thảy Như Lai cũng đều như thế. Trong 

 niệm niệm tôi đều học theo. Như thế tận hư không giới, chúng sanh giới tận, 

 chúng  sanh  nghiệp  tận,  chúng  sanh  phiền  não  tận,  sự  tùy  học  này  của  tôi 

 chẳng  có  cùng  tận.  Niệm  niệm  tiếp  nối  chẳng  có  gián  đoạn.  Thân  ngữ  ý 

 nghiệp chưa hề chán mệt).   

“Thường  học theo  Phật”  là  hồi  hướng  Bồ Đề.  Bồ Đề  là  Phật.  Học Phật 

muốn  thật  sự thành  tựu  nhất  định  phải  có  thầy  tốt chỉ  dạy;  lại  còn  phải  có 

đồng  học,  đồng  tham  đạo  hữu  tốt  thường  ra  sức  dùi  mài  nghiên  cứu  thảo 

luận. Ngoài ra, còn phải có những gương tốt khiến cho chúng ta tu học thật 

sự có mục tiêu. Như Mạnh Tử học Khổng Tử là một thí dụ: Mạnh Tử chiếu 

theo  trước  tác  của  Khổng  Tử,  tu  hành  đúng  theo  lời  dạy,  có  điều  gì  không 

hiểu bèn thỉnh  giáo đệ tử của Khổng Tử. Thiện tri thức khó cầu, chẳng tìm 

được  thiện  tri  thức  thì  cầu  nơi  cổ  nhân.  Như Ngẫu  Ích  đại  sư  học  Liên  Trì 

đại sư: Đương thời Liên Trì đại sư đã vãng sanh, ngài xem Liên Trì Đại Sư 

Toàn Tập, thờ  Liên Trì đại sư làm thầy,  nghe theo  lời răn dạy của  Liên Trì 

đại sư, tu hành theo đúng lời thầy dạy, bèn thành công, trở thành vị tông sư 

đương thời. 

Thầy Lý Bỉnh Nam dạy tôi lấy Ấn Quang pháp sư làm thầy, dạy tôi đọc 

Ấn Quang Văn Sao, y chiếu lời Ấn Quang pháp sư răn dạy mà tu hành. Phổ 

Hiền  Bồ Tát là Đẳng Giác Bồ Tát, dạy chúng ta thường  học theo Phật, bảo 

chúng ta học theo Phật. Phật đã tu chứng đến mức viên mãn rốt ráo, chúng ta 

lấy  Phật  làm  gương  hòng  un  đúc  chính  mình.  Phật  dùng  tâm  như  thế  nào, 

dùng  thái  độ  như  thế  nào  để  xử  sự,  đãi  người  tiếp  vật,  chúng  ta  học  theo 

Ngài. Thường  nhật Phật sanh  hoạt  như thế nào, chúng ta cứ  học theo Ngài. 

Quý  vị  học  đức  Phật  đúng  từng  bước,  từng  nét  thì  xin  chúc  mừng  quý  vị, 

quý vị đã thành Phật rồi đấy! 

Phổ  Hiền  Bồ Tát dạy chúng ta  học theo đức Tỳ  Lô Giá Na Như Lai tu 

học trong thế giới Sa Bà này, nhưng không giới thiệu A Di Đà Như Lai cho 

chúng ta. Mười đại nguyện vương dẫn về Cực Lạc, rõ ràng là khuyên chúng 

ta  đến  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  thân  cận  A  Di  Đà  Phật,  nhưng  ở  đây 

thường  học theo Phật, Ngài bèn dạy chúng ta  học theo Tỳ  Lô Giá Na Phật. 

Nghĩa này phải hiểu như thế nào? Chư vị phải nhớ kỹ: Học Phật tiếp nhận sự 

giáo  dục của Phật, tối  khẩn  yếu  là đừng quên  mất  gốc. Phổ  Hiền Bồ Tát là 

học trò của Tỳ Lô Giá Na, bởi thế Ngài dạy chúng ta học theo thầy Ngài. Tỳ 

Lô Giá  Na  là  Báo  Thân  Phật,  Thích  Ca  Mâu  Ni  là  Ứng  Hóa  Thân  Phật,  là 

thân  ứng  hóa  của  Tỳ  Lô  Giá  Na  Phật.  Đây  là  lấy  Phật  làm  tấm  gương  tu 

hành cho chúng ta. Chúng ta phải học theo đúng như Ngài. 

 “Từ sơ phát tâm”: Lúc Phật phát tâm tối sơ, chúng ta phải học theo Ngài 

phát  tâm.  Sau  khi  đức  Phật  đã  phát  tâm,  trong  một  thời  gian  dài   “tinh  tấn 

 chẳng  lùi” ,  chúng  ta  cũng  học  làm  theo  đúng  như  thế.  Thành  Phật  chẳng 

phải  một  hai  ngày  là  đạt  được,  cũng  chẳng  phải  là  một  hai  đời  thành  tựu 

được  đâu.  Mỗi  một  vị  Phật  tu  hành  chứng  quả  đều  là  vô  lượng  kiếp.  Thời 

gian dài lâu không cách gì tưởng tượng được. Bởi thế chúng ta phải phát tâm 

dài xa, phải có tâm nhẫn nại, việc này chẳng thể gấp rút được, phải nghiêm 

túc nỗ lực tu học. Lúc Phật còn tu nhân, sau khi phát tâm, thời gian tu hành 

dài lâu, phương pháp tu hành vô lượng vô biên. 

Ở đây, Phổ Hiền Bồ Tát nêu ra một thí dụ:  “Dùng thân mạng để bố thí”,  

tức là Nội Tài Bố Thí. Trong truyện ký có ghi lại những chuyện tu hành của 

Thích Ca Mâu Ni Phật trong đời đời kiếp kiếp, rất đáng để học theo. Lúc còn 

tu nhân, Phật tu Bồ Tát đạo, vì lưu thông kinh điển, trong chốn núi sâu tìm 

không ra giấy, Ngài tự lột da mình làm giấy, tách đầu xương làm bút, chích 

huyết  làm  mực  để  biên  chép  kinh  giáo  các  vị  cổ  Phật  đã  nói  để  lưu  truyền 

cho hậu thế ngõ hầu khỏi bị thất truyền. Đời đời kiếp kiếp tu hành như thế, 

biên chép kinh điển chồng chất cao như núi Tu Di, đời đời kiếp kiếp chẳng 

coi trọng nhục thân của chính mình, vị pháp vong thân. Thân thể còn chẳng 

coi  trọng,  huống  gì  vật  ngoại thân? Vật  ngoài  thân càng chẳng  để  vào  mắt. 

Khổ hạnh khó làm như thế, Ngài làm được. Nghĩ đến bản thân chúng ta học 

Phật, gặp phải chút khó khăn gì bèn bỏ cuộc ngay; so với Phật lúc tu nhân, 

chúng ta kém xa quá! Chẳng lạ gì Ngài thành Phật, chúng ta vẫn cứ luân hồi 

trong lục đạo. 

Tôi giới thiệu A Di Đà Phật cùng quý vị đồng tu. Bởi lẽ Tỳ Lô Giá Na 

Phật  chẳng  dễ  học,  kinh  điển  của  Ngài  là  Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa 

Nghiêm  Kinh.  Một  ngày  niệm  tám  tiếng,  chỉ  niệm  một  lần  thôi  cũng  phải 

mất nửa tháng [mới niệm xong toàn bộ kinh Hoa Nghiêm]. Chúng ta thờ A 

Di Đà  Phật  làm thầy,  Thích Ca Mâu Ni Phật, Tỳ  Lô Giá Na,  mười phương 

hết  thảy  chư Phật  Như  Lai  thấy  quý  vị  chọn  lựa  như  vậy  mỗi  Ngài  đều  vỗ 

tay,  hoan  hỷ  rằng quý  vị  đã chọn đúng. Từ vô  lượng kiếp đến  nay, đời đời 

kiếp  kiếp  chúng  ta  chưa  từng  chọn  lựa  đúng,  lần  này  chọn  lựa  đúng.  Chọn 

đúng thì phải tu hành đúng như lời dạy, một đời này quyết định thành Phật, 

lẽ nào chư Phật chẳng hoan hỷ, chẳng tán thán? 

Đối với chính  mình phải có tín tâm, A Di Đà Phật chẳng khó học, kinh 

điển của  ngài  là kinh Vô  Lượng Thọ.  Kinh  Hoa Nghiêm  là cốt tủy của Đại 

Tạng Kinh, kinh Vô Lượng Thọ là cốt tủy của kinh Hoa Nghiêm. Quá khứ, 

Hoằng Nhất đại sư khuyên người học Phật nên nhập môn bằng Hoa Nghiêm 

Kinh  Sớ  Sao.  Đáng  tiếc  con  người  hiện  đại  chẳng  rành  văn  ngôn  cho  lắm, 

đọc Hoa Nghiêm Kinh Sớ Sao chẳng hiểu. Kinh Vô Lượng Thọ nói rõ ràng, 

gần gũi dễ hiểu, có thể nói là vô cùng khế cơ đối với người hiện thời. Hôm 

nay tôi khuyên các vị thường học theo Phật là học Phật A Di Đà, tu học theo 

sự giáo huấn của kinh Vô Lượng Thọ. 

Kinh Vô Lượng Thọ phải thường xuyên niệm, phải niệm cho thật thuộc. 

Niệm Phật, niệm kinh là niệm cho hết vọng niệm, chẳng tạo nghiệp luân hồi 

sáu  nẻo.  Kinh  điển  niệm  thuộc  thì  trong  sanh  hoạt  thường  nhật,  khởi  tâm 

động  niệm đều  nghĩ đến  những điều kinh  giáo  huấn: Chúng  ta có  nên  khởi 

những  ý  niệm  này  hay  không?  Chúng  ta  có  nên  nói  lời  này  hay  không? 

Chúng ta có nên làm việc này hay không? Phải tích cực tu học lời Phật A Di 

Đà giáo  huấn,  lâu ngày chầy tháng, quý  vị sẽ tự nhiên biến đổi. Tâm phàm 

phu, tập khí phàm phu dần dần  giảm  thiểu, tập khí  A Di Đà Phật  ngày  dần 

càng sâu, càng gần với đức Phật. Kinh điển chẳng thuộc, chúng ta khởi tâm 

động niệm chẳng có tiêu chuẩn; niệm thuộc thì  mới có thể thường tùy Phật 

học. 

Phải học phát tâm như Phật, phải học tu trì như Phật, phải học chứng quả 

như Phật, phải học hoằng pháp lợi sanh như Phật, mọi thứ đều phải học theo 

Ngài như thế. Cho đến tám tướng thành đạo chúng ta cũng phải học tập theo. 

Tám tướng thành đạo là diễn kịch, là biểu diễn cho hết thảy chúng sanh xem, 

chẳng  những  chỉ  có  ngôn  giáo  mà  còn  có  thân  giáo.  Học  A  Di  Đà  Phật  là 

học  mười phương ba đời  hết thảy Phật; bởi  Phật Phật  đạo đồng,  một  tức  là 

nhiều,  nhiều  chính  là  một.  Biết  được  đạo  lý  này,  chúng  ta  bèn  rất  an  tâm, 

tâm  lý  yên  ổn,  chẳng  hoài  nghi,  chẳng  lo  lắng,  dùng  tâm  chân  thành  cung 

kính để học. 

---o0o--- 

1.9. Nguyện thứ chín: Hằng thuận chúng sanh 

Chánh kinh:  

        Phục  thứ  thiện  nam  tử!  Ngôn  hằng  thuận  chúng  sanh  giả:  Vị  tận 

 pháp giới, hư không giới, thập phương sát hải, sở hữu chúng sanh chủng 

 chủng sai biệt, sở vị: noãn sanh, thai sanh, thấp sanh, hóa sanh, hoặc hữu 

 y  ư  địa,  thủy,  hỏa,  phong  nhi  sanh  trụ  giả,  hoặc  hữu  y  không,  cập  chư 

 mãng  mộc  nhi  sanh  trụ  giả,  chủng  chủng  sanh  loại,  chủng  chủng  sắc 

 thân, chủng chủng hình trạng, chủng chủng tướng mạo, chủng chủng thọ 

 lượng,  chủng  chủng tộc  loại,  chủng  chủng  danh hiệu,  chủng chủng tâm 

 tánh,  chủng  chủng  tri  kiến,  chủng  chủng  dục  lạc,  chủng  chủng  ý  hạnh, 

 chủng chủng oai nghi, chủng chủng y phục, chủng chủng ẩm thực, xử ư 

 chủng chủng  thôn  doanh,  tụ  lạc,  thành  ấp,  cung  điện,  nãi chí  nhất  thiết 

 thiên long bát bộ, nhân phi nhân đẳng, vô túc, nhị túc, tứ túc, đa túc, hữu 

 sắc,  vô  sắc,  hữu  tưởng,  vô  tưởng,  phi  hữu  tưởng  phi  vô  tưởng.  Như  thị 

 đẳng  loại  ngã  giai  ư  bỉ,  tùy  thuận  nhi  chuyển  chủng  chủng  thừa  sự, 

 chủng chủng cúng dường, như kính phụ mẫu, như phụng sư trưởng, cập 

 A La Hán, nãi chí Như Lai, đẳng vô hữu dị. Ư chư bệnh khổ, vị tác lương 

 y.  Ư  thất đạo  giả,  thị kỳ  chánh lộ.  Ư  ám  dạ  trung,  vị  tác  quang minh.  Ư 

 bần  cùng  giả,  linh  đắc  phục  tạng.  Bồ  Tát  như  thị  bình  đẳng,  nhiêu  ích 

 nhất thiết chúng sanh.  

 Hà dĩ cố? Bồ Tát nhược năng tùy thuận chúng sanh, tắc vi tùy thuận 

 cúng dường chư Phật. Nhược ư chúng sanh tôn trọng thừa sự, tắc vi tôn 

 trọng,  thừa  sự  Như  Lai.  Nhược  linh  chúng  sanh  sanh  hoan  hỷ  giả,  tắc 

 linh nhất thiết Như Lai hoan hỷ.  

 Hà dĩ cố? Chư Phật Như Lai dĩ đại bi tâm nhi vi thể cố. Nhân ư chúng 

 sanh, nhi khởi đại bi. Nhân ư đại bi, sanh Bồ Đề tâm. Nhân Bồ Đề tâm, 

 thành Đẳng Chánh  Giác. Thí như khoáng dã, sa  tích chi trung, hữu đại 

 thọ vương. Nhược căn đắc thủy, chi diệp hoa quả tất giai phồn mậu. Sanh 

 tử khoáng dã, Bồ Đề thọ vương, diệc phục như thị. Nhất thiết chúng sanh 

 nhi vi thọ căn. Chư Phật Bồ Tát nhi vi hoa quả. Dĩ đại bi thủy nhiêu ích 

 chúng sanh, tắc năng thành tựu chư Phật Bồ Tát trí huệ hoa quả.  

 Hà dĩ cố? Nhược chư Bồ Tát dĩ đại bi thủy nhiêu ích chúng sanh, tắc 

 năng  thành  tựu  A  Nậu  Đa  La  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề  cố.  Thị  cố  Bồ  Đề 

 thuộc ư chúng sanh. Nhược vô chúng sanh, nhất thiết Bồ Tát chung bất 

 năng thành Vô Thượng Chánh Giác.  

 Thiện  nam  tử!  Nhữ  ư  thử  nghĩa,  ưng  như  thị giải.  Dĩ  ư  chúng  sanh 

 tâm bình đẳng cố, tắc năng thành tựu viên mãn đại bi. Dĩ đại bi tâm tùy 

 chúng sanh cố, tắc năng thành tựu cúng dường Như Lai. Bồ Tát như thị 

 tùy  thuận  chúng  sanh,  hư  không  giới  tận,  chúng  sanh  giới  tận,  chúng 

 sanh  nghiệp  tận,  chúng  sanh  phiền  não  tận,  ngã  thử  tùy  thuận  vô  hữu 

 cùng tận. Niệm niệm tương tục, vô hữu gián đoạn. Thân ngữ ý nghiệp vô 

 hữu bì yểm.  

 (Lại  này  thiện  nam  tử!  Nói  hằng  thuận  chúng  sanh  nghĩa  là  tận  pháp 

 giới, hư không giới, mười phương biển cõi Phật, tất cả chúng sanh mọi thứ 

 sai  biệt,  tức  là: noãn  sanh,  thai sanh,  thấp  sanh,  hóa  sanh  42,  hoặc  có  loài 

 nương  nơi  đất,  nước,  gió,  lửa  mà  tồn  tại,  hoặc  có  loài  nương  vào  không 

 trung  và  các  thứ  cỏ  cây  để  tồn  tại.  Mọi thứ  sanh  loại,  mọi  thứ  sắc thân  43, 

 mọi  thứ  hình  dạng,  mọi  thứ  tướng  mạo,  mọi  thứ  tuổi thọ,  mọi  thứ  tộc  loại, 

 mọi thứ danh hiệu, mọi thứ tâm tánh, mọi thứ tri kiến, mọi thứ dục lạc, mọi 

 thứ ý hạnh, mọi thứ oai nghi44, mọi thứ y phục, mọi thứ thức ăn, sống trong 

 mọi thứ thôn doanh, làng xóm, thành  ấp, cung điện, cho đến hết thảy thiên 

 long  bát  bộ,  nhân  phi  nhân  v.v…  không  chân,  hai  chân,  bốn  chân,  nhiều 

 chân,  có  sắc,  không  sắc  45,  có  tưởng,  không  tưởng,  chẳng  phải  có  tưởng 

 chẳng  phải  không  tưởng  46.  Với  những  loài  như  thế,  tôi  đều  ở  nơi  đó  tùy 

 thuận  thực  hiện  mọi  thứ  thừa  sự  47,  mọi  thứ  cúng  dường  như  kính  cha  mẹ, 

 như  thờ  sư  trưởng,  và  A  La  Hán,  thậm  chí  giống  như  Như  Lai  chẳng  sai 

 khác.  Với  những  kẻ  bệnh  khổ,  tôi  làm  lương  y.  Với  kẻ  lạc  đường,  chỉ  cho 

 đường đúng. Trong nơi tăm tối, bèn làm quang minh. Với kẻ bần cùng khiến 

 được kho tàng. Bồ Tát bình đẳng lợi ích hết thảy chúng sanh như thế.  

 Vì  sao  vậy?  Nếu  Bồ  Tát  có  thể  tùy  thuận  chúng  sanh  thì  chính  là  tùy 

 thuận cúng dường chư Phật. Nếu tôn trọng thừa sự chúng sanh chính là tôn 

 trọng thừa sự Như Lai. Nếu làm cho chúng sanh hoan hỷ chính là khiến cho 

 hết thảy Như Lai hoan hỷ.  

 Vì  sao  vậy?  Vì  chư  Phật  Như  Lai  lấy  tâm  đại  bi  làm  thể.  Nhân  nơi  chúng 

 sanh  mà  khởi  đại  bi;  nhân  nơi  đại  bi,  sanh  tâm  Bồ  Đề;  nhân  tâm  Bồ  Đề 

 thành Đẳng Chánh Giác. .  Cái gì to lớn nhất thường gọi là Vương, như núi 

Tu Di gọi là Sơn Vương; Thọ Vương là cái cây cực to trong các loài cây. 

 Ví như trong chốn đồng hoang sa mạc 48, có đại thọ vương , nếu rễ cây 

 hút  được  nước  thì  cành,  lá,  hoa,  quả  thảy  đều  sum  suê.  Thọ  vương  Bồ  Đề 

 trong chốn đồng hoang sanh tử cũng giống như thế. Hết thảy chúng sanh là 

 rễ cây, chư Phật, Bồ Tát là hoa quả. Dùng nước đại bi lợi ích chúng sanh thì 

 có thể thành tựu hoa quả trí huệ Phật, Bồ Tát.  

 Vì sao vậy? Chư Phật, Bồ Tát dùng nước đại bi lợi ích chúng sanh thì có 

 thể thành tựu Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Vì thế Bồ Đề thuộc nơi 

 chúng  sanh.  Nếu  không  có  chúng  sanh  thì  hết  thảy  Bồ  Tát  trọn  chẳng  thể 

 thành Vô Thượng Chánh Giác.  

 Này thiện nam tử! Đối với nghĩa này ông nên hiểu như thế. Do tâm bình 

 đẳng đối với chúng sanh nên có thể thành tựu viên mãn đại bi; vì dùng tâm 

 đại bi tùy thuận chúng sanh  nên có thể  thành tựu sự cúng  dường Như Lai. 

 Bồ Tát tùy thuận chúng sanh như thế hư không giới tận, chúng sanh giới tận, 

 chúng sanh nghiệp tận, chúng sanh phiền não tận, sự tùy thuận này của tôi 

 chẳng  có  cùng  tận.  Niệm  niệm  tiếp  nối,  chẳng  có  gián  đoạn.  Thân  ngữ  ý 

 nghiệp chẳng có chán mệt)  

Nguyện  thứ  tám  là  hồi  hướng  Bồ  Đề.  Hằng  thuận  chúng  sanh  là  hồi 

hướng  chúng  sanh.  Nguyện  thứ  mười  là  hồi  hướng  pháp  giới.  Trong  Đại 

kinh (kinh Vô Lượng Thọ) đức Phật dạy chúng ta phải đem công đức tu học 

hồi hướng về ba chỗ: Bồ Đề, chúng sanh, pháp giới. Vì sao phải hồi hướng? 

Phàm  phu  chẳng  thể  thành  Phật,  thành  Bồ  Tát  là  do  Ngã  Chấp  quá  nặng, 

khởi  tâm  động  niệm  chỉ  nghĩ  đến  mình.  Do  đấy,  từ  vô  lượng  kiếp  đến  nay 

chúng ta đời đời kiếp kiếp tu hành, dù chỉ Sơ Quả cũng chẳng chứng được. 

Đức Phật dạy chúng ta pháp môn Hồi Hướng chính là dạy chúng ta phải phá 

Ngã  Chấp,  khiến  chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm  chẳng  nghĩ  đến  mình,  khởi 

tâm động niệm chẳng vì tự mình, mà vì Bồ Đề, vì chúng sanh, vì pháp giới, 

mở  rộng  tâm  lượng.  Chỉ  có  mở  rộng  tâm  lượng  thì  vọng  tâm  mới  phá  trừ, 

chân  tâm  mới  hiện  tiền,  có  vậy  mới  có  thể  vượt  thoát  tam  giới,  mới  hòng 

thành  Phật,  thành  Bồ  Tát.  Bởi  vậy,  pháp  môn  Hồi  Hướng  trọng  yếu  phi 

thường. 

 “Nguyện đem công đức này,  

 Trang nghiêm tịnh độ Phật,  

 Trên đền bốn ân nặng,  

 Dưới cứu khổ tam đồ.  

 Nếu có ai thấy nghe,  

 Đều phát tâm Bồ Đề,  

 Hết một báo thân này,  

 Cùng sanh nước Cực Lạc”.   

Đấy là bài kệ hồi hướng chúng ta thường niệm mỗi khi niệm Phật, niệm 

kinh, giảng kinh xong. 

 “Nguyện  đem  công  đức  này,  trang  nghiêm  tịnh  độ  Phật”   là  hồi  hướng 

pháp giới. 

 “Trên đền bốn ân nặng, dưới cứu khổ tam đồ”  là hồi hướng chúng sanh. 

Phật  pháp  niệm  niệm  chẳng  quên  hiếu  kính.  Tứ  Ân:  ân  thứ  nhất  là  ân  cha 

mẹ. Phật pháp chẳng khéo học tức là bất hiếu. Lên đài giảng kinh, nếu chẳng 

giảng khéo, giảng sai lầm tức là bất hiếu đối với cha mẹ, bất kính đối với sư 

trưởng. Người nghe kinh dưới đài, nếu chẳng chú tâm nghe, cũng là bất hiếu 

bất kính.  Ân thứ hai  là ân  thầy dạy.  Phật  là thầy của chúng ta, phải báo ân 

thầy.  Ân  thứ ba  là  ân  quốc  gia.  Chính  quyền  cai  trị  tốt đẹp,  ai  nấy  đều  giữ 

pháp, người người đều hành thiện, mọi người an cư lạc nghiệp, đấy là ân đức 

của chánh phủ. Ân thứ tư là ân chúng sanh, tức là ân đức của nhân dân. Cơm 

ăn  áo  mặc  của  chúng  ta,  hết  thảy  những  thứ  cần  dùng  cho  cuộc  sống  đều 

phải dựa  vào  đại chúng trong  xã  hội, đại  chúng trong  xã  hội có ân  đức  đối 

với lẫn nhau.  “Hạ tế tam đồ khổ”  (Dưới cứu khổ tam đồ): Tế là cứu tế, siêu 

độ. Tam Đồ là địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh. Chúng ta nỗ lực tu học hòng có 

năng lực giúp họ lìa khổ được vui. 

 “Nếu có ai thấy nghe, đều phát  tâm  Bồ Đề”   là  hồi  hướng  Bồ Đề. Tám 

câu  kệ  hồi  hướng  đủ  cả  ba  thứ  hồi  hướng.  Niệm  kệ  hồi  hướng  phải  từ  nội 

tâm chân chánh phát  nguyện, tâm  và  miệng  tương ứng, công đức  vô  lượng 

vô  biên.  Câu  cuối  cùng  quy  kết  thế  giới  Cực  Lạc:   “Hết  một  báo  thân  này, 

 cùng sanh nước Cực Lạc” . Tám câu kệ này viên mãn phi thường. 

Đức Phổ Hiền nói:  “Tất cả chúng sanh mọi thứ sai biệt”,  ở đây nói đến 

hữu  tình  chúng  sanh  trong  chín  pháp  giới.  Các  thứ  sanh  loại:  Sanh  loại  có 

bốn thứ khác  nhau  là  noãn sanh,  thai sanh, thấp sanh  và  hóa sanh. Các thứ 

sắc thân: thân thể, diện mạo khác nhau, chỉ nói tóm gọn trong phạm vi nhân 

loại thôi, màu da đã khác nhau, có người da trắng, người da vàng, người da 

đen. Các thứ hình dạng: Người thuộc chủng tộc nào, quốc gia nào chúng ta 

nhìn  biết  ngay,  người  Trung  Quốc  có  hình  dạng  người  Trung  Quốc,  người 

Ấn  Độ  có  hình  dạng  người  Ấn  Độ.  Các  thứ  tướng  mạo:  Tướng  mạo  bất 

đồng. Các thứ thọ lượng: Có kẻ trường thọ, có kẻ đoản mạng. Chủng tộc sai 

khác, danh hiệu bất đồng, những suy nghĩ trong tâm chẳng giống nhau, kiến 

giải  chẳng  tương  đồng,  tư  tưởng  sai  khác,  yêu  thích  khác  biệt,  cho  đến 

những tập  quán thói quen sanh  hoạt cũng  bất đồng, thức ăn cũng bất đồng. 

Bồ  Tát dạy  chúng  ta:  “Với  những  loài  như  thế  tôi đều  tùy  thuận  theo  họ” : 

Đối với các loài chúng sanh sai khác đều phải tùy thuận hết. Tùy thuận như 

thế nào? Phải nhẫn. Nếu quý vị không nhịn chịu, quý vị chẳng thể tùy thuận 

được. 

 “Thường  học  theo  Phật”   là  đặt  nặng  Bố  Thí.  Cái  gì  Phật  cũng  buông 

xuống  hết thì trong  Lục Độ đó chính  là học Xả.  “Hằng thuận chúng sanh”  

là  học  lấy  Nhẫn  Nhục  trong  Lục  Độ.  Chúng  ta  nhẫn  được  như  thế,  nhẫn 

được thì sẽ thuận được. Thuận theo chúng sanh, chúng sanh sẽ hoan hỷ. Đặc 

biệt  là  người  học  Phật,  nếu  chẳng  thể  nhẫn  nại,  ắt  sẽ  bị  người  trông  thấy 

khinh  cười.  Nêu  một  thí  dụ  nông  cạn  dễ  thấy  nhất:  Đến  xứ  nào  thuận  theo 

phong tục  xứ đó. Anh ăn cái  gì, tôi ăn cái đó; chớ đừng tôi thích ăn cái  gì, 

anh phải thay tôi làm cái đó, gây thêm phiền phức cho người ta. Phải thuận 

theo chúng sanh! 

Mình  thích  nằm  giường  cứng,  đến  xứ  này,  người  ta  cho  quý  vị  nằm 

giường  lò  xo  nệm  mềm,  quý  vị  cũng  phải  cam  chịu,  chẳng  thể  buộc  người 

khác đổi  giường chiếu khác cho  quý  vị được. Lễ tiết, thù tạc,  mọi thứ phải 

tùy thuận. Đối với người ta phải dùng tâm hiếu kính mà tùy thuận, tùy thuận 

hết  thảy  mọi  người  giống  như tùy thuận cha  mẹ. Kính  hết thảy chúng sanh 

giống như kính trọng thầy dạy. Tu hành nhất định phải tu cái tâm thanh tịnh 

của  chính  mình  ngay  nơi  quảng  đại  quần  chúng  sai  biệt.  Trong  hoàn  cảnh 

cực bất thanh tịnh, tâm ta thanh tịnh thì công phu thành tựu rồi; chẳng phải 

là vào núi sâu hang thẳm tu hành, hoàn cảnh thanh tịnh, nhưng tâm suy bậy 

nghĩ bạ, tâm chẳng thanh tịnh đâu à! Tâm thanh tịnh phải tu trong chốn hồng 

trần. Tâm bình đẳng phải tu trong hoàn cảnh cực bất thanh tịnh. 

Bình đẳng đối với kẻ oán người thân, không gì là bất bình đẳng cả. Bởi 

thế, oan  gia  là thiện tri thức, là thầy tốt, quý  vị  nhờ đó được bình  đẳng. Tu 

hành  như  vậy  chính  là  như  kinh  Hoa  Nghiêm  dạy:  Dùng  sự  để  luyện  tâm, 

phải trải qua đủ mọi sự vật sai biệt, mọi chuyện sai biệt, ở trong đó mới có 

thể  thật  sự tu  hành  đến  mức  thanh  tịnh  bình  đẳng.  Đạt  đến  thanh  tịnh  bình 

đẳng thì Lục Độ của Bồ Tát viên mãn. Lục Độ là nhân, thanh tịnh bình đẳng 

giác là quả báo. 

Phải coi hết thảy chúng sanh như chư Phật, như Bồ Tát. Trong mắt Phật, 

mọi chúng sanh đều là Phật. Lúc Phật thành Phật, Ngài thấy hết thảy chúng 

sanh nơi đại địa cùng thành Phật đạo. Điều này cũng như kinh Hoa Nghiêm 

đã nói:  “Tình và  vô tình cùng viên mãn Chủng Trí”,  không có gì chẳng phải 

là  Phật.  Trong  con  mắt  phàm  phu,  Phật,  Bồ  Tát  cũng  là  phàm  phu.  Trong 

pháp  giới  có  Phật  hay  chăng?  Có  phàm  phu  hay  chăng?  Không  có  chi  cả! 

Không có Phật, không có phàm phu, pháp giới là bình đẳng. Vì sao lại có sai 

biệt? 

Là vì tâm tưởng quý vị bất bình đẳng. Bởi thế pháp giới bình đẳng biến 

thành pháp giới sai biệt. Pháp giới bình đẳng là thật, pháp giới sai biệt là giả, 

là  do  vọng  tâm  phân  biệt,  chấp  trước  biến  hiện.  Học  Phật  phải  trừ khử  sai 

biệt thì cảnh giới bình đẳng thật sự mới hiện tiền. Mười nguyện Phổ Hiền có 

thể giúp chúng ta đạt đến cảnh giới rốt ráo viên  mãn. Trong pháp giới bình 

đẳng thấy sai biệt là chư Phật, Bồ Tát đại từ đại bi hóa độ chúng sanh, là độ 

tha viên mãn. Trong pháp giới sai biệt thấy bình đẳng là chính mình tu hành 

chứng quả, là tự độ viên mãn. 

Đối với hết thảy chúng sanh khổ nạn, chúng ta phải tận tâm tận lực giúp 

đỡ họ. Khổ nạn do đâu  mà có? Chẳng tìm được bệnh căn thì chẳng có cách 

gì  để  có  thể  triệt  để  giúp  đỡ  họ  được.  Tất  cả  hết  thảy  chúng  sanh  khổ  nạn 

vốn là do mê hoặc, điên đảo. Nói cách khác, đối người, đối sự, đối vật, nghĩ 

sai, thấy sai,  làm sai. Có  lục đạo chúng sanh  là do  mức độ  lầm  lạc sâu  hay 

cạn,  rộng  hay  hẹp  mà  biến  thành  lục  đạo.  Trời  người  cách  nghĩ,  cách  nhìn 

sai  lầm  khá  cạn,  còn  súc  sanh,  ngạ  quỷ  cách  nghĩ  sai  lầm  sâu  hơn;  chúng 

sanh trong địa ngục cách nghĩ hoàn toàn lầm lạc. Phải nhờ vào giáo dục của 

đức  Phật  mới  có  thể  dạy  chúng  sanh  khôi  phục  Chánh  Tri  Chánh  Kiến,  có 

cách  nghĩ,  cách  nhìn  chánh  xác  đối  với  hết  thảy  sự  lý  nhân  sanh  vũ  trụ. 

Muốn cứu  vớt chúng sanh khổ  nạn thì  nhất định phải  giúp  họ phá  mê khai 

ngộ. Nói cách khác, phải đem nền giáo dục của đức Phật giới thiệu cho họ, 

giúp họ tu học, tự nhiên họ sẽ giải quyết được vấn đề. 

Tại  gia  cư  sĩ  làm  lụng,  buôn  bán  kiếm  lời  muốn  làm  nhiều  việc  tốt  có 

được hay chăng? Nên làm việc tốt lớn lao là hoằng pháp lợi sanh! Làm bằng 

cách  nào?  In  kinh  sách,  in  các  thiện  thư  dạy  người  sửa  lỗi,  sao  chép  băng 

thâu âm, thâu hình giảng kinh tặng người khác, đó là việc tốt nhất định phải 

làm,  đó  là  hoằng  pháp  lợi  sanh.  Cũng  có  thể  dùng  danh  nghĩa  công  ty,  tên 

tiệm để in sách, đăng quảng cáo cho công ty trên băng ghi âm, ghi hình, kết 

duyên các nơi, thì cũng giống như thay cho công ty tuyên truyền quảng cáo, 

lợi  tức  nhất  định  tăng  trưởng.  Đem  băng  ghi  âm,  ghi  hình  giảng  kinh  phát 

trên đài phát thanh hay đài truyền hình, khiến nhiều người mở máy TV, bật 

radio bèn được nghe giảng kinh, thuyết pháp, công đức càng lớn. Chẳng nhất 

định phải là người có tiền mới làm được công đức lớn lao; người không tiền 

chẳng thể tu đại công  đức,  hiểu  vậy  là sai. Trong  nhà Phật  nói đến tu công 

đức là nói tu từ tâm, cốt sao tận tâm tận lực thì công đức bèn lớn. Tâm lực 

chưa dốc sạch thì công đức sẽ nhỏ. Viên mãn đại công đức mỗi cá nhân đều 

có  thể  tu  được,  đều  có  thể  thành  tựu  viên  mãn,  đó  gọi  là  tâm  đại  từ  bi,  là 

chân chánh hằng thuận chúng sanh. Muốn thật sự giúp chúng sanh giải quyết 

hết thảy khổ nạn thì phải dựa vào sự giáo dục của đức Phật. 

Điểm  đặc  sắc  của  hạnh  nguyện  Phổ  Hiền  là  mỗi  một  hạnh  nguyện  đều 

kiến  lập  trên  cơ  sở  thanh  tịnh  bình  đẳng  quảng  đại  cung  kính; đấy  là  điểm 

khác biệt so với hạnh nguyện của các Bồ Tát khác. Bồ Tát có thể bình đẳng 

lợi  ích  hết thảy chúng sanh  là  vì có  thể tùy  thuận. Tùy thuận chẳng phải  là 

chuyện dễ làm được. Người Trung Quốc nói đến hiếu đạo, bên chữ Hiếu lại 

thêm chữ Thuận. Chẳng Thuận tức là bất hiếu. Phải có trí huệ cao độ, từ bi 

chân chánh, thì mới có thể thật sự thuận theo hết thảy chúng sanh. 

Phổ Hiền Bồ Tát lại dạy chúng ta:  “Nếu Bồ Tát có thể tùy thuận chúng 

 sanh  thì  chính  là  tùy  thuận  cúng  dường  chư  Phật”.   Phật  đã  nói  hết  thảy 

chúng sanh vốn là Phật, do đây biết rằng: Hằng thuận chúng sanh đúng thực 

là tùy thuận cúng dường chư Phật. Dùng cái tâm lễ kính chư Phật ấy, thái độ 

ấy  để  tùy  thuận  hết  thảy  chúng  sanh  thì  thật  là  phi  thường;  đó  chính  là  tu 

hành đến nơi đến chốn. Nếu chẳng tu hành đến nơi đến chốn thì vẫn còn có 

tâm phân biệt, tâm chấp trước. Là Phật hay là Bồ Tát thì ta phải cung kính, 

nhưng  với  kẻ  phàm  phu,  người  bại  hoại  ta  có  phải  cung  kính  hay  chăng? 

Một niệm phân biệt, chấp trước, hạnh Phổ Hiền đánh mất ngay, bởi lẽ chẳng 

có tâm bình đẳng. Chư Phật coi chúng sanh như cha mẹ đối với con cái. Nếu 

có thể đối xử với hết thảy chúng sanh hòa mục như người một nhà, Phật tâm 

bèn hoan hỷ sẽ khiến cho hết thảy Như Lai hoan hỷ. Phật niệm niệm  mong 

trông thấy chúng sanh viên thành Phật đạo. Điều đức Phật thích thấy chúng 

ta làm nhất là hằng thuận chúng sanh. 

 “Chư  Phật  Như  Lai  dùng  tâm  đại  bi  để  làm  thể” :  Ở  đây  nói  đến  chỗ 

dụng tâm bất đồng  giữa  ta  và  Phật. Chúng ta dụng tâm:  ý  niệm đầu tiên  là 

nghĩ  đến  mình,  chẳng  bao  giờ  nghĩ  ngay  đến  người  khác.  Dù  có  nghĩ  đến 

người khác thì kẻ đó phải là người thân thiết của mình, có dính líu đến mình. 

Người  không  quan  hệ  đời  nào  nghĩ  đến!  Huống  hồ,  lại  còn  súc  sanh,  ngạ 

quỷ, địa ngục, nếu quý vị thật sự nghĩ đến họ, còn ăn thịt chúng sanh được 

sao? Nhất định chẳng thể được! 

Hằng  thuận  chúng  sanh:  Súc  sanh,  ngạ  quỷ,  địa  ngục  cũng  là  chúng 

sanh, đều  phải bình đẳng tùy thuận.  Từ chỗ  này chúng ta  mới thật sự  nhận 

thấy  hạnh  Phổ  Hiền khó tu. Chúng  ta  nỗ  lực tu  học, chỉ có thể  học được  ít 

phần,  một  phần  trăm,  hai  phần  trăm  là  cùng;  nếu  muốn  tu  được  năm  mươi 

phần trăm, chúng ta tu không nổi! Phật dùng cái tâm bình đẳng từ bi, chẳng 

có phân biệt. Lòng từ bi lìa hết thảy phân biệt chấp trước thì gọi là đại từ đại 

bi. Đối với hết thảy hữu tình chúng sanh trong chín pháp giới, Phật đều khởi 

từ bi, từ Từ Bi xuất sanh Bồ Đề tâm, do từ bi bèn triệt để giác ngộ, giác ngộ 

hết  thảy  chúng  sanh  và  mình  cùng  một  thể.  Điều  này  chúng  ta  không  biết 

được. 

Nếu chúng ta biết được, tâm đồng thể đại bi sẽ tự nhiên sanh khởi, bởi lẽ 

hết  thảy chúng sanh  và ta  là  một thể. Đã  là  một thể, sao còn có thể tàn  hại 

chúng  sanh?  Bởi  vì  tàn  hại  chúng  sanh  chính  là  tàn  hại  chính  mình.  Trong 

thế  gian  há có kẻ  nào  ngu  ngốc đến  nỗi chính  mình tự  hại  mình?  Biết  “hết 

 thảy chúng sanh chính là mình”  là điều chư Phật Như Lai đã chứng, là cảnh 

giới  khó  thể  lãnh  hội,  rất  khó  hiểu.  Làm  sao  chúng  sanh  lại  có  biến  thành 

chính mình cơ chứ! Trong kinh luận, Phật thường dùng tỷ dụ để thuyết pháp, 

hy vọng mọi người do tỷ dụ sẽ ngộ nhập cảnh giới ấy. 

Ví như người nằm mộng, lúc tỉnh mộng thì vẫn nhớ rất rõ những sự tình, 

cảnh  tượng  trong  mộng.  Trong  mộng  thấy  có  chính  mình,  cũng  mộng  thấy 

rất nhiều người, rất nhiều chúng sanh, cũng mộng thấy sơn hà đại địa, cũng 

mộng thấy  hư không, cảnh  giới trong  mộng  phảng phất  như cảnh  giới  hiện 

tiền, bản thân mình trong mộng ấy nào phải do cha mẹ sanh ra. Người, động 

vật,  sơn  hà  đại  địa,  hư  không  trong  mộng  do  đâu  mà  có?  Toàn  thể  mộng 

cảnh đều do tự tâm quý vị biến hiện đó thôi. Tâm ấy chẳng phải là chân tâm 

mà là vọng tâm, bởi lẽ chân tâm chẳng có mộng. Công phu tu hành đạt đến 

mức độ tương đương hoặc niệm Phật đến mức Nhất Tâm Bất Loạn sẽ chẳng 

có mộng. Những người tu hành chứng quả A La Hán cũng không có mộng. 

Do đó biết rằng:  mộng  là  vọng tâm. Vọng tâm từ đâu có? Chân tâm  và 

vọng tâm chúng ta đều tìm chẳng ra.  Bởi  lẽ tâm chẳng có tướng, chỉ  là  lúc 

nằm mộng bèn thấy được, lúc nằm mộng tâm biến thành tướng. Mộng cảnh 

chính  là  tâm  của  quý  vị,  cái  tâm  của  quý  vị  biến  ra  mộng  cảnh.  Tất cả  hết 

thảy  cảnh  giới  trong  mộng  đều  từ  quý  vị,  đều  là  cảnh  giới  do  cái  tâm  của 

chính quý vị biến hiện ra. Trừ chính mình, cái gì cũng chẳng có. Trong kinh 

luận,  Phật  thường  nói:   “Toàn  vọng  tức  chân,  toàn  chân  tức  vọng”.   Xuyên 

qua  mộng  cảnh,  lắng  lòng  suy  nghĩ,  chúng  ta  sẽ  hiểu  đôi  phần  ý  nghĩa  hai 

câu Phật  vừa  nói trên. Vọng  là  hiện tượng. Hiện thời sơn  hà đại địa, chúng 

sanh lăng xăng, động vật, thực vật, khoáng vật bày ra trước mắt chúng ta là 

do đâu  mà có? Là do tự tánh của chúng ta biến hiện. Kinh Kim Cang chép: 

 “Phàm những gì có tướng đều là hư vọng” . Tướng Vọng  là do tự tánh của 

chúng  ta  sau  khi  bị  mê  bèn  hiện  ra  tướng  cảnh  giới.  Vĩnh  Gia  đại  sư  nói: 

 “Trong  mộng  rõ  ràng  có  sáu  nẻo,  tỉnh  rồi  đại  thiên  trống  rỗng” .  Đại  triệt 

đại ngộ, viên  mãn thành Phật, đại thiên thế giới chẳng còn nữa, bởi lẽ chân 

tánh tỉnh mộng. 

Mười phương thế giới rốt cục là thật hay giả? Giả hay thật đều chẳng thể 

nói  được.  Quý  vị  nói  là  thật  ư,  nó  là  giả  đấy;  bảo  là  giả  ư,  nó  thật  có  đấy! 

Bởi thế, chớ khởi nghi tình là thật hay giả, cứ biết chân tướng sự thật là được 

rồi! Hư không pháp giới do tự tánh biến hiện, hết thảy hữu tình chúng sanh 

cũng do tự tánh biến hiện. Phật dạy:  “Mười phương ba đời, cùng chung một 

 Pháp Thân”  là nói đến một sự thật. Phải thành Phật mới thật sự biết được. 

Bởi  thế,  Phật  giúp  đỡ  chúng  sanh,  vì  hết  thảy  chúng  sanh  giảng  kinh 

thuyết pháp, giúp họ khai ngộ, giúp họ tu hành chứng quả. Đối với Phật mà 

nói, đó là nghĩa vụ của Ngài, là chuyện Ngài phải làm. Ngài chẳng kể công, 

giống  như  mẹ  hiền  chăm  sóc  con  thơ,  không  điều  nhỏ  nhặt  nào  lại  chẳng 

quan tâm. Nếu quý vị hỏi Phật vì sao từ bi phổ độ hết thảy chúng sanh? Phật 

sẽ  đáp:  “Vì  họ  đồng  thể  với  ta”.  Độ  người  chính  là  độ  mình.  Hiểu  rõ chân 

tướng  sự  thật  mới  hiểu  hằng  thuận  chúng  sanh  chính  là  cúng  dường  chư 

Phật, khiến cho hết thảy chư Phật hoan hỷ. Bởi vậy, Phật do đồng thể đại bi 

mà xuất sanh Bồ Đề tâm, triệt để giác ngộ. Do Bồ Đề tâm, thành Vô Thượng 

Chánh Đẳng Chánh Giác. Đấy chính  là con đường quang  minh rộng  lớn để 

thành Phật của chư Phật. Bây giờ chúng ta cũng đi theo con đường này, ắt sẽ 

thành Phật. 

Tùy thuận chúng sanh chẳng thiệt thòi đâu. Trước  mắt thấy tựa hồ thua 

thiệt, thật sự chẳng thua thiệt. Nhịn được, nhường được, tùy duyên được thì 

sẽ thành tựu đức hạnh cho chính mình. Nào ai biết chịu thiệt chính là chiếm 

tiện  nghi. Với pháp thế  gian, ta chịu thiệt  một tí,  nhưng trong Phật pháp  ta 

chiếm đại tiện nghi. 

Thế pháp chướng ngại Phật pháp. Với thế pháp, chúng ta lùi một bước, 

nhường một bước thì chướng ngại đối với Phật pháp bớt được một tầng, liền 

được đại tự tại. Trong kinh Vô Lượng Thọ, cương lãnh tu hành là tâm thanh 

tịnh,  tâm  bình  đẳng.  Lìa  khỏi  hết  thảy  chúng  sanh  thì  tu  hành  bình  đẳng 

thanh tịnh ở chỗ nào? Không có chỗ nào để tu cả! Tâm thanh tịnh phải tu nơi 

nhiễm cảnh, tâm bình đẳng phải tu trong  hoàn cảnh cực bất bình thì  mới  là 

công  phu,  mới  hòng  chân  chánh  thọ  dụng.  Ngày  nào  đó,  chúng  ta  thấy  thế 

giới này, thấy hết thảy chúng sanh tâm thật sự bình đẳng thì tâm đại từ đại bi 

sẽ hiện tiền. 

Phải tu bao  lâu  mới đạt đến cảnh  giới ấy? Mỗi  người  mỗi khác!  Người 

lợi căn đạt cảnh giới này rất nhanh, kẻ độn căn thì mười năm, hai mươi năm, 

cũng  có  khi  cả  đời  tu  chẳng  thành,  nguyên  nhân  là  vì  chẳng  buông  xuống 

nổi. Muốn thật sự đạt được thanh tịnh bình đẳng thì nhất định phải thấy thấu 

suốt,  buông  xuống.  Thân  tâm,  thế  giới  hết  thảy  buông  xuống  hết; pháp  thế 

gian,  pháp  xuất  thế  gian  cứ  hễ  còn  có  mảy  may  ý  niệm,  có  mảy  may  chấp 

trước,  nghi  hoặc,  là  quý  vị  chưa  buông  xuống  được.  Phải  thấy  thấu  suốt, 

buông  xuống  rồi  thì  mới  có  thể  dùng  tâm  đại  bi  tùy  thuận  hết  thảy  chúng 

sanh, mới có thể được như Phổ Hiền Bồ Tát nói: thành tựu cúng dường hết 

thảy Như Lai. 

---o0o--- 

1.10. Nguyện thứ mười: Phổ giai hồi hướng 49 

      Chánh kinh:  

       Phục thứ thiện nam tử! Ngôn phổ giai hồi hướng giả: Tùng sơ lễ bái, 

 nãi chí tùy thuận, sở hữu công đức giai tất hồi hướng, tận pháp giới, hư 

 không  giới,  nhất  thiết  chúng  sanh,  nguyện  linh  chúng  sanh  thường  đắc 

 an lạc, vô chư bệnh khổ. Dục hành ác pháp, giai tất bất thành. Sở tu thiện 

 nghiệp,  giai  tốc  thành  tựu.  Quan  bế  nhất  thiết  chư  ác  thú  môn,  khai  thị 

 nhân  thiên  Niết  Bàn  chánh  lộ.  Nhược  chư  chúng  sanh  nhân kỳ  tích  tập 

 chư ác nghiệp cố, sở cảm nhất  thiết cực  trọng khổ quả, ngã giai đại  thọ, 

 linh  bỉ  chúng sanh  tất  đắc  giải  thoát,  cứu  cánh  thành tựu  vô  thượng Bồ 

 Đề. Bồ Tát như thị sở tu hồi hướng, hư không giới tận, chúng sanh giới 

 tận,  chúng  sanh  nghiệp  tận,  chúng  sanh  phiền  não  tận,  ngã  thử  hồi 

 hướng  vô  hữu  cùng  tận.  Niệm  niệm  tương  tục,  vô  hữu  gián  đoạn;  thân 

 ngữ ý nghiệp vô hữu bì yểm.  

       (Lại này thiện nam tử! Nói hồi hướng khắp tất cả là từ sự lễ bái ban đầu 

 cho  đến  tùy  thuận,  tất  cả  công  đức  thảy  đều  hồi  hướng  tận  pháp  giới,  hư 

 không  giới  hết  thảy  chúng  sanh.  Nguyện  cho  chúng  sanh  thường  được  yên 

 vui, không có các bệnh khổ. Muốn làm chuyện ác thảy đều chẳng thành. Tu 

 tập thiện nghiệp đều mau thành tựu. Đóng chặt hết thảy cửa [dẫn vào] các 

 đường ác, mở bày đường chánh: trời, người, Niết Bàn. Nếu các chúng sanh 

 do vì các nghiệp ác tích tập, cảm lấy hết thảy quả khổ rất nặng, tôi đều chịu 

 thay,  khiến  các  chúng  sanh  đó  đều  được  giải  thoát,  rốt  ráo  thành  tựu  Vô 

 Thượng Bồ Đề. Bồ Tát tu hồi hướng như thế, hư không giới tận, chúng sanh 

 giới  tận,  chúng  sanh  nghiệp  tận,  chúng  sanh  phiền  não  tận  nhưng  sự  hồi 

 hướng  này  của  tôi  chẳng  có  cùng  tận.  Niệm  niệm  tiếp  nối,  chẳng  có  gián 

 đoạn. Thân ngữ ý nghiệp không hề chán mệt)  

Đây  là  hồi  hướng  pháp  giới,  mà  cũng  là  tóm  gộp  cả  chín  điều  nguyện 

trước: Từ lễ kính chư Phật, khen ngợi Như Lai, rộng tu cúng dường, sám hối 

nghiệp chướng cho đến tùy thuận chúng sanh, tất cả công đức thảy đều hồi 

hướng,  trong  tâm  chẳng  tiêm  nhiễm  mảy  may,  có  như  thế  tâm  mới  thanh 

tịnh.  Có  người  tu  công  đức,  chỉ  sợ  công  đức  bị  người  khác  lấy  mất,  chẳng 

dám  hồi  hướng;  vì tâm  lượng  nhỏ  nhen  nên chẳng thể thành tựu. Có  người 

sợ đem công đức niệm Phật hồi hướng cho người khác, chính mình chẳng có 

công đức. Thật ra, đó là quan niệm sai lầm. 

Công  đức:  Công  là  công  phu  tu  hành  của  chính  mình,  Đức  là  cái  mình 

thâu  hoạch  [do  công  sức  tu  hành  ấy].  Quý  vị  có  một  phần  công  phu,  nhất 

định có  một phần thâu  hoạch, người khác chẳng  lấy được. Quý  vị có  muốn 

cho  họ,  họ  cũng  chẳng  lấy  được;  còn  phước  đức  có  thể  cho  người  khác. 

Chẳng hạn như của cải của chính mình có thể chia một nửa hoặc toàn bộ cho 

người khác, người ta có thể hưởng thọ được. Nhà cửa cũng có thể cho người 

khác ở, họ cũng có thể thọ dụng được. Chỉ có công đức là không cách gì cho 

người khác được. 

Công đức là Giới - Định - Huệ. Hãy nghĩ xem, công đức trì giới có chia 

cho  người  khác  được  chăng?  Công  đức  niệm  Phật  của  quý  vị  có  đem  cho 

người  khác  được  hay  chăng?  Công  phu  quý  vị  tu  định  có  cho  người  khác 

được không? Không có cách nào hết. Nếu công đức có thể cho được, chúng 

ta cần gì phải tu hành nữa, cứ đợi Phật chia cho chúng ta, chúng ta bèn thành 

Phật.  Công  đức  là  ông  tu  ông  được,  bà  tu  bà  được,  chẳng  tu  chẳng  được, 

nhất định phải cậy vào chính mình, nhất định chẳng ỷ lại người khác được. 

Công  đức  có  thể  hồi  hướng.  Đối  với  chính  mình  mà  nói,  hồi  hướng 

nhằm mở rộng tâm lượng, nhằm quét sạch sẽ tập khí phân biệt chấp trước từ 

vô  thỉ  đến  nay.  Công  đức  tôi  tu  tôi  đều  chẳng  cần  đến,  công  đức  tôi  tu  tôi 

đều nhường cho mọi người hưởng. Chẳng cần đến công đức, công đức càng 

lớn. Chẳng những công đức không mất đi mà phước đức cũng chẳng mất. Số 

phận quý vị có một trăm vạn thì quý vị đem một trăm vạn bố thí hết, vài bữa 

sau, lại có một trăm vạn khác. Vì sao vậy? Là do số phận quý vị có; phận số 

có thì chẳng bị mất, mạng không có thì có giữ kỹ cũng chẳng giữ được. 

Người Tàu Đại Lục thờ tài thần Phạm Lãi, vì ông này là tấm gương kiếm 

tiền  và  dùng  tiền,  vừa  có  trí  huệ  vừa  có  phước  báo.  Thời  Xuân  Thu  Chiến 

Quốc, Việt vương Câu Tiễn có hai tay trợ thủ, một là Phạm Lãi, hai là Văn 

Chủng. Hai  mươi năm sau, nước Việt phục hưng, diệt xong nước Ngô. Khi 

đó, Phạm Lãi biết quốc vương có thể cùng chịu hoạn nạn, nhưng chẳng thể 

cùng  hưởng phú quý, bởi  thế bèn  đổi tên  họ trốn đi,  lưu  lại  một phong thư 

khuyên  Văn  Chủng  cũng  nên  bỏ  đi.  Văn  Chủng  không  tin,  quả  nhiên  mấy 

ngày sau, Câu Tiễn ban cho Văn Chủng thanh bảo kiếm, buộc ông ta tự sát. 

Phạm Lãi đổi tên thành Đào Châu Công, buôn bán giàu có lớn, đem toàn bộ 

tài sản bố thí, cứu tế bần dân khốn khổ. Tiền tài xài hết, lại buôn bán, chẳng 

mấy năm, lại phát tài, cũng tán tài giống như cũ, ba lần tài tụ tài tán. 

Điều này cho thấy  một miếng ăn, một hớp uống không gì chẳng phải là 

tiền định. Số phận có thì quyết định là có, số phận không có chẳng thể cưỡng 

cầu,  cầu  không  được  đâu!  Nếu  số  mạng  đã  có  thì  có  bỏ  đi  cũng  chẳng  bỏ 

được. Bởi thế quý vị bố thí của cải sẽ trở lại, lại càng nhiều hơn nữa, giống 

như  lợi  tức  vậy  đó.  Biết  được  sự  thật  này,  quý  vị  mới  can  đảm  phóng  tâm 

mạnh dạn bố thí. Nhưng chớ có đem lòng cầu may để thử, cứ mong một vốn 

vạn lời thì vừa thử của cải chẳng còn gì hết. Phải dùng tâm chân thành để bố 

thí cúng dường, đó là tu phước. 

Sở dĩ công đức tu tập của chúng ta hồi hướng cho hết thảy chúng sanh, 

càng hồi hướng công đức càng lớn là vì tâm lượng to lớn. Tâm lượng to lớn, 

công đức cũng chuyển lớn theo, hết thảy tùy tâm chuyển mà! Nếu chẳng hồi 

hướng,  niệm  niệm chỉ  vì  mình, tâm  lượng nhỏ  nên công đức  hữu  hạn. Đức 

Phật  dạy  chúng  ta,  chẳng  cần  biết  tu  công  đức  lớn  hay  nhỏ,  thậm  chí  điều 

thiện mảy may đều phải hồi hướng Bồ Đề, hồi hướng chúng sanh, hồi hướng 

pháp giới. Đấy là mở rộng tâm lượng của chính mình, viên mãn công đức tu 

hành vậy. 

 “Nguyện cho chúng sanh thường được yên vui, không có các bệnh khổ” : 

Trong mỗi niệm, Bồ Đề đều hy vọng chúng sanh thường được yên vui.  “Hết 

 thảy chúng sanh”  bao gồm động vật. Nếu chúng ta ăn động vật, sát hại động 

vật, những động vật ấy có bình yên sung sướng được chăng? Kinh Lăng Già 

nói  Bồ  Tát chân  chánh  phát  tâm  chẳng  nỡ  ăn  thịt  chúng  sanh.  Tuy  thế  nhà 

Phật chẳng buộc quý vị trường trai, chỉ khuyên quý vị đừng sát sanh. Hễ nói 

đến  lòng  đại  từ  đại  bi  thì  Phật  nói  chẳng  nỡ  ăn  thịt  hết  thảy  chúng  sanh. 

Lương  Võ  Đế  đọc  đến  đoạn  kinh  văn  này,  cảm  động  sâu  xa,  phát  tâm  ăn 

chay  trường,  đề  xướng  phong  trào  ăn  chay  trong  nhà  Phật.  Thật  sự  mang 

lòng  thích  thấy  hết  thảy  chúng  sanh  bình  yên  sung  sướng,  quý  vị  sẽ  chẳng 

thể nhẫn tâm tổn hại chúng nó, càng chẳng thể nhẫn tâm ăn thịt chúng. 

Mong mỏi hết thảy chúng sanh không có bệnh khổ; bệnh khổ do đâu mà 

có?  Tất  cả  hết  thảy  bệnh  khổ  từ  vọng  tưởng  mà  ra.  Trừ  được  vọng  tưởng 

chấp trước khiến cho thân tâm thanh tịnh, khôi phục tự nhiên, thể chất biến 

đổi,  có  thể  cả  đời  chẳng  sanh  bệnh.  Y  học  chỉ  trị  đằng  ngọn  chứ không  trị 

gốc, Phật pháp trị liệu tận gốc rễ: Dạy quý vị đừng khởi vọng tưởng. Do đây 

biết  rằng:  Phải  đem  Phật  pháp  giới  thiệu  cho  hết  thảy  chúng  sanh,  phổ  cập 

đến mỗi tầng lớp xã hội thì mới có thể thật sự giúp cho chúng sanh lìa khỏi 

hết thảy bệnh khổ. 

“Muốn làm chuyện ác thảy đều chẳng thành”: Họ có ác niệm, muốn làm 

chuyện bậy, Bồ Tát, thần Hộ Pháp ngăn trở, khiến họ chẳng thể thành công 

được. “Tu tập thiện nghiệp đều mau  thành tựu”. Động  một  niệm  thiện tâm 

(tâm lợi ích hết thảy chúng sanh), Phật, Bồ Tát phù trợ quý vị, bởi lẽ điều đó 

ứng với tâm Phật, tâm Bồ Tát, cảm ứng đạo giao. Nếu chỉ vì chính mình, chỉ 

vì  một nhà, bèn chẳng tương ứng  với tâm  Phật, Bồ Tát. Tâm Phật rộng  lớn 

không ngằn mé, quý vị cứ quanh quẩn trong phạm vi rất nhỏ chẳng thể khởi 

cảm ứng được. 

“Đóng chặt hết thảy cửa [dẫn vào] các ác thú” :   Chữ “ác thú” được nói 

trong kinh  đây phạm  vi rất  rộng. Ba đường ác, ba đường  lành (do  vẫn  luân 

hồi trong lục đạo), A La Hán, Bích Chi Phật (dù có thiền định rất sâu, nhưng 

chưa kiến tánh), Bồ Tát (tuy kiến tánh, nhưng chưa viên mãn) đều là Ác Thú 

cả. Kinh này để nói với hàng Đẳng Giác Bồ Tát. Nói cách khác, từ Thập Địa 

trở  xuống  đều  có  thể  gọi  là  “ác  thú”.  Hiện  tại  chúng  ta  chẳng  thể  đặt  tiêu 

chuẩn cao như thế được, chỉ cần biết tam đồ lục đạo đích thật là ác thú, nhất 

tâm nhất ý phải vượt thoát trong một đời này, như vậy là tốt rồi! Vượt thoát 

chỉ có một đường duy nhất là đới nghiệp vãng sanh. Đường dẫn vào ác thú 

phải bít chặt. Bít chặt bằng cách nào? Xa lìa nó. 

 “Mở bày đường chánh: trời, người, Niết Bàn” : khuyên dạy chúng sanh 

niệm Phật vãng sanh, bất thoái thành Phật. Do đấy tổ sư đại đức thường nhắc 

nhở chúng ta chuyên tu Tịnh nghiệp. Niệm Phật kỵ nhất là xen tạp. Nếu xen 

tạp danh lợi thế gian, ngũ dục, lục trần thì chẳng thể thành tựu. Người niệm 

Phật niệm rất nhiều loại kinh, lại còn niệm chú thì cũng là xen tạp. Tối trọng 

yếu là tinh tấn nơi một  môn. Ấn Quang đại sư dạy chúng ta: Người chuyên 

tu niệm Phật chỉ cần niệm một bộ kinh A Di Đà, ba biến chú Vãng Sanh, rồi 

niệm Phật hiệu. Kỳ thật, công phu đều dồn vào Phật hiệu. Niệm một bộ kinh 

và  ba  biến  Vãng  Sanh  chỉ  nhằm  để  định  tâm.  Nếu  tâm  chúng  ta  suy  nghĩ 

lung tung, niệm Phật hiệu sẽ chẳng có cảm ứng. Nếu dùng tâm thanh tịnh để 

chấp trì danh hiệu thì có cảm ứng. 

Nếu tâm quý vị rất thanh tịnh, chẳng có tạp niệm, chẳng có vọng tưởng 

thì kinh lẫn chú chẳng cần niệm nữa. Thời xưa, tổ sư đại đức một ngày niệm 

mười vạn tiếng Phật hiệu, chẳng niệm kinh, niệm chú. Không ít người niệm 

Phật  chỉ  nhờ  một  câu  A  Di  Đà  Phật  này,  lúc  lâm  chung  vãng  sanh  chẳng 

sanh bệnh, biết trước lúc đi, đứng vãng sanh hoặc ngồi vãng sanh rất nhiều. 

Đài  Loan  bốn  mươi  năm  qua,  có  mười  mấy  vị  đứng  hoặc  ngồi  vãng  sanh, 

quá nửa những người đó là những bà cụ rất già, không biết chữ, kinh lẫn chú 

đều chẳng niệm, tâm định. Bởi thế, người niệm Phật chẳng đọc sách báo, tạp 

chí, chẳng xem các kinh sách khác. 

Dân Quốc năm thứ nhất (1912), Đàm Hư đại sư truyền giới tại chùa Cực 

Lạc ở Cáp Nhĩ  Tân, thỉnh thầy của Ngài  là Đế Nhàn  Lão  Hòa Thượng  làm 

Đắc Giới Hòa Thượng. Trong thời gian truyền giới, có một vị xuất gia tên là 

Tu Vô đến giới trường giúp việc. Vị này rất dốt nát, trước khi xuất gia làm 

thợ nề, không biết chữ; gì cũng không biết, chỉ biết niệm A Di Đà Phật. Sư 

tình nguyện trong thời gian truyền giới sẽ săn sóc những bệnh nhân bị trúng 

gió, cảm mạo. 

Được mấy ngày, Sư xin phép Hòa Thượng cho nghỉ, nói  mình cần phải 

đi. Đàm Hư Đại Sư là người có hàm dưỡng, chẳng trách móc gì. Đương gia 

sư là Định Tây Pháp Sư tánh tình nóng nảy, nghe nói Sư phải đi, đối với Sư 

chẳng khách khí gì, nói ngay: “Chúng tôi truyền giới suốt mười ba ngày, vẫn 

chưa  viên  mãn,  sao  giữa  chừng  lại  bỏ  đi  vậy?”  Sư đáp:  “Chẳng  phải  tôi  đi 

qua chỗ khác đâu  mà  là  về  Tây Phương Cực  Lạc thế  giới”.  Hai  vị pháp sư 

ngẩn ngơ, hỏi ngày nào Sư đi? Sư nói đại khái không hơn mười bữa nữa, xin 

chúng thường trụ sắp sẵn hai trăm cân củi khô chuẩn bị thiêu hóa. 

Hòa  Thượng  rất  bội  phục,  trông  thấy  Sư  đầu  óc  đất  sét,  cái  gì  cũng 

không  biết,  thân  thể  khỏe  mạnh,  cũng  chẳng  đổ  bệnh,  biết  trước  lúc  mất. 

Ngày  hôm  sau,  Sư  lại  tìm  hai  vị  pháp  sư  nói  ngày  hôm  nay  Sư  sẽ  đi,  xin 

chuẩn bị gấp cho. Lại xin mấy vị tăng thường trụ đến trợ niệm giùm để đưa 

Sư  đi.  Sư trải  đệm  trong  phòng  chứa  củi,  ngồi  xếp  bằng.  Những  người  trợ 

niệm tiễn đưa xin Sư để lại một bài kệ làm kỷ niệm, thầy Tu Vô nói một câu: 

 “Năng  thuyết  bất  năng  hành,  bất  thị  chân  trí  huệ”   (Nói  được  làm  không 

được, chẳng phải chân trí huệ). Nói xong bèn im lặng. 

Niệm  Phật  chừng  mười  lăm  phút,  Sư  bèn  đi,  ngồi  mà  vãng  sanh.  Suốt 

đời chỉ một câu Phật hiệu, cái gì cũng chẳng biết, thật là niệm đến Nhất Tâm 

Bất  Loạn.  Sư  tuy  không  biết  chữ,  chẳng  thể  giảng  kinh  thuyết  pháp,  lâm 

chung biểu diễn một phen, không biết là độ được bao nhiêu chúng sanh nữa! 

Ngài hiện thân thuyết pháp, làm gương vậy. 

Quý  vị tu thiện pháp, chư Phật, Bồ Tát nhất định  giúp quý  vị  viên  mãn 

thành tựu. Hết thảy ác pháp chúng ta phải xa lìa, vì hết thảy chúng sanh chỉ 

dạy con đường lớn niệm Phật vãng sanh bất thoái thành Phật. 

“Nếu các chúng sanh do vì các nghiệp ác tích tập, cảm lấy hết thảy quả 

 khổ rất nặng, tôi đều chịu  thay, khiến các chúng sanh đều  được giải thoát, 

 rốt ráo thành tựu Vô Thượng Bồ Đề” : Chúng sanh mê hoặc tạo nghiệp, cảm 

lấy quả báo luân hồi. 

Hoặc  nghiệp khổ  là  mê  hoặc tạo  nghiệp chịu khổ.  Khổ  là chịu  lấy quả 

báo.  Tuy  chịu  khổ  vẫn  chẳng  giác  ngộ,  vẫn  cứ  mê  hoặc,  nên  nghiệp  tạo  ra 

càng  nặng,  đời  sau  càng  khổ.  Giống  như  nước  xoáy,  càng  xoáy  càng  chìm 

xuống, chẳng thể trồi lên. Nếu một đời này chẳng thể vãng sanh Tây Phương 

Cực  Lạc  thế  giới,  tiền  đồ  của  chúng  ta  thật  đáng  lo  ngại,  ắt  đời  này  chẳng 

biết đời sau ra sao, bởi lẽ chúng ta khởi tâm động niệm ác nhiều thiện ít. 

Phải hiểu nỗi khổ của chúng sanh do đâu mà có, phải tìm ra căn nguyên; 

sau  đấy  mới  phát  tâm  chịu  khổ  thế  cho  chúng  sanh.  Chịu  bằng  cách  nào? 

Thả chiếc bè từ phổ độ chúng sanh. Chúng sanh  nên dùng thân  nào để đắc 

độ, Bồ Tát bèn thị hiện thân phận đó. Quý vị là con người, Ngài cũng mang 

thân  người.  Quý  vị  đọa  trong  đường  súc  sanh,  Ngài  cũng  biến  thành  súc 

sanh. Đó là chịu khổ thế cho chúng sanh, mục tiêu là giúp chúng sanh khai 

ngộ.  Nói  tóm  lại,  khuyên  người  niệm  Phật,  khuyên  người  cầu  sanh  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới. 

Ngã  quỷ,  súc  sanh  cũng  có  thể  độ  được.  Trong  nhà  Phật  có  một  cuốn 

sách nhỏ mang tựa đề Vật Do Như Thử (Loài vật còn như thế) thuật chuyện 

động  vật  niệm  Phật  vãng  sanh.  Lúc  Đế  Nhàn  pháp  sư  làm  trụ  trì  chùa  Đầu 

Đà tại Ninh Ba, tỉnh Triết Giang, trong chùa có một con gà trống. Mỗi sáng 

lúc gà gáy, mọi người thức dậy tụng khóa sáng; gà trống cũng tham gia khóa 

lễ sáng tối. Lúc đại chúng niệm Phật, nó cũng kêu cục cục niệm theo. Giữa 

trưa đại chúng thọ trai, nó cũng đến, cơm rau vô ý rớt xuống đất, nó bèn ăn 

sạch sẽ. Có một ngày tụng kinh khóa tối xong, đại chúng đều đi xuống hết, 

con  gà  chẳng  đi,  vẫn  nhiễu  Phật.  Thầy  Hương  Đăng  xua  nó  đi,  nó  mặc  kệ 

thầy, nó đến giữa Phật đường lạy ba lạy: gật đầu ba lần, đứng yên vãng sanh. 

Gà trống còn có thể vãng sanh, nếu chúng ta không khéo học sẽ chẳng bằng 

được  nó  đấy!  Đế  Nhàn  pháp  sư  theo  đúng  lễ  tiết  dành  cho  người  xuất  gia 

chôn  gà  trống  sau  núi.  Loài  động  vật  này  quá  nửa  phần  đời  trước  là  người 

xuất gia, đại khái lúc lâm chung do một niệm lầm lạc bèn đọa thân súc sanh. 

Trong  lục  đạo,  Phật,  Bồ  Tát  thị  hiện  mọi  thứ  thân  hóa  độ  chúng  sanh, 

giúp cho hết thảy chúng sanh niệm Phật vãng sanh thành Phật, đó mới là rốt 

ráo viên  mãn. Tu các pháp  môn khác, trong  một đời chưa thấy có ai có thể 

chứng quả, chẳng thấy có ai có thể vượt thoát luân hồi lục đạo. Trong cuốn 

Niệm  Phật  Luận,  Đàm  Hư  lão  hòa  thượng  viết:   “Trong  một  đời,  tôi  gặp 

 nhiều  đắc  Thiền  Định,  nhưng  chưa  gặp  được  ai  khai  ngộ.  Học  Thiền  nếu 

 chẳng  khai  ngộ  thì  chẳng  thể  liễu  sanh  thoát  tử,  chẳng  thể  thoát  tam  giới. 

 Đắc  Thiền  Định  chỉ  có  thể  sanh  lên  trời  Tứ  Thiền” .  Chỉ  riêng  mình  pháp 

môn Niệm Phật ổn thỏa, thích đáng, nhanh chóng, ai cũng có thể tu được, ai 

cũng  có  thể  thành  tựu.  Trong  hội  Hoa  Nghiêm,  sau  cùng  Bồ  Tát  Phổ  Hiền 

cũng đặc biệt đề xướng pháp môn Niệm Phật. 

 “Hư không giới tận, chúng sanh giới tận, chúng sanh phiền não tận, sự 

 hồi hướng này của tôi chẳng có cùng tận” : Nguyện thứ mười được kết thúc 

cũng  giống  như  những  nguyện  trước.  Phát  tâm  nhất  định  phải  dài  lâu,  tu 

hành  phải   “niệm  niệm  tiếp  nối,  chẳng  có  gián  đoạn”.   Chẳng  hoài  nghi, 

chẳng  xen  tạp,  chẳng  gián  đoạn.  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  dạy  chúng  ta   “tịnh 

 niệm  tiếp  nối” ,  bốn  chữ  này  là  bí  quyết  niệm  Phật.  Tịnh  là  chẳng  xen  tạp, 

nếu  xen  tạp tâm bèn chẳng thanh tịnh. Tối đơn thuần, tối tinh thuần  là  một 

câu  Phật  hiệu.  Hiện  tại  chúng  ta  phải  niệm  thêm  một  quyển  kinh  là  vì  tâm 

chẳng thanh tịnh. Nếu tâm thanh tịnh, tuyệt đối chẳng xen tạp, ngay cả kinh 

A Di Đà cũng không cần đến nữa. Trong tâm từ sáng đến tối, trong mười hai 

thời,  trừ một câu  Phật  hiệu ra, không  nghĩ đến  gì khác,  người đó công phu 

thành phiến, đạt đến Nhất Tâm, đó là chân chánh thực hiện công phu. Đứng 

mất, đi mất, biết trước lúc mất là công phu đạt đến cảnh giới ấy. 

Chúng ta chẳng bằng được  những  người ấy  là  vì chúng ta có tạp  niệm, 

Phật  hiệu  vừa  niệm  một phen đã  gián đoạn.  Lúc  làm  việc, buông  xuôi  Phật 

hiệu, hùng hục gắng sức làm việc, làm việc xong, buông bỏ công tác, lập tức 

đề khởi Phật hiệu, chẳng có một tạp niệm. Lúc niệm Phật trong tâm chớ nên 

lấn  cấn  còn  nhiều  chuyện  mình  chưa  làm,  lúc  làm  việc  lại  niệm  Phật  hiệu. 

Nếu vậy, Phật hiệu niệm cũng không tốt, việc làm cũng chẳng ra gì, đôi bề 

đều mất cả. 

Đến đây là giới thiệu xong mười nguyện. Phần sau, Phổ Hiền Bồ Tát lại 

có  nhiều  khai  thị  trọng  yếu,  cũng  là  đem  những  chỗ  khẩn  yếu  trong  mười 

nguyện đặc biệt chỉ dạy cho chúng ta. 

Lược Giảng Giáo Nghĩa Phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện, phần 2  hết  

---o0o--- 

2.  Tỏ  rõ  tánh đức  thù  thắng  của  kinh:  Mười  đại nguyện  vương  dẫn  về 

Cực Lạc  

      Chánh kinh:  

        Thiện  nam  tử!  Thị  vi  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát  thập  chủng  đại  nguyện,  cụ 

 túc viên mãn. Nhược chư Bồ  Tát ư thử  đại nguyện, tùy thuận  thú nhập, 

 tắc năng thành thục nhất thiết chúng sanh, tắc năng tùy thuận A Nậu Đa 

 La  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề,  tắc  năng  thành  mãn  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  chư 

 hạnh nguyện hải.  

 Thị cố thiện nam tử! Nhữ ư thử nghĩa, ưng như thị tri.  

 (Này thiện nam tử! Đấy là mười đại nguyện đầy đủ viên mãn của Bồ Tát 

 Ma Ha Tát. Nếu các Bồ Tát đối với các đại nguyện này mà có thể tùy thuận, 

 thú nhập thì sẽ có thể thành thục hết thảy chúng sanh, sẽ có thể tùy thuận Vô 

 Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác,  sẽ  có  thể  thành  tựu  trọn  vẹn  biển  các 

 hạnh nguyện của Phổ Hiền Bồ Tát.  

 Vì thế, thiện nam tử! Đối với nghĩa này, ông nên biết như thế) 



Kinh này là kinh Đại Thừa. Thiện nam tử, thiện nữ nhân được nhắc đến 

trong Đại Thừa tiêu chuẩn rất cao. Phải làm được tất cả mọi điều trong mười 

câu  nói  về  ba  thứ  phước  của  Quán  kinh  thì  kinh  Hoa  Nghiêm  mới  gọi  là 

thiện nam tử, thiện nữ nhân. 

Đại ý của đoạn kinh văn này là: Những nguyện nói ở phần trên chính là 

mười  đại  nguyện  của  hàng  đại  Bồ  Tát,  cũng  chính  là  các  hạnh  của  Bồ  Tát 

được  quy  nạp  thành  mười  loại  lớn  (số  Mười  tượng  trưng  cho  ý  nghĩa  viên 

mãn). Bồ Tát tích cực tu học mười nguyện thì sẽ có thể thành thục hết thảy 

chúng  sanh.  Thành  thục  hết  thảy  chúng  sanh  tức  là  có  thể  phổ  độ  trọn  hết 

thảy chúng sanh. Phổ độ chưa chắc  là  độ thoát  viên  mãn, còn “thành  thục” 

thì có thể nói là độ thoát gần như viên mãn. 

Việc quy kết về Tây Phương Cực Lạc thế giới được biểu lộ qua ý nghĩa 

của  hai  chữ   “thành thục” ,  tức  là  chân  thật  viên  mãn.  Nếu  như chẳng  dùng 

đến pháp môn này, rất khó thể thành thục. Thành thục là ngay trong một đời 

này,  quý  vị  sẽ  thành  Phật.  Trong  một  đời  này  chẳng  thành  Phật  thì  chẳng 

được  gọi  là  “thành  thục”.  Như  chúng  ta  bây  giờ  có  thể  thành  Phật  được 

chăng? Niệm Phật có thể thành Phật! Niệm Phật là nhân, thành Phật là quả; 

vấn đề là chúng ta có chịu niệm hay không, tâm chúng ta cầu vãng sanh có 

chân  thành  hay  chăng?  Nếu  lúc  có  lúc  không,  dù  niệm  Phật  lâu  ngày  cũng 

chẳng cảm ứng! 

Đồng  thời,  có  thể  tùy  thuận  Bồ  Đề.  Đây  chính  là  nói   “một  đời  thành 

 Phật”.  Người niệm Phật đúng là thành tựu ngay trong một đời; chưa tắt hơi 

đã  thấy  Phật  đến  tiếp  dẫn,  bảo  với  quý  vị:  “Phật  đến  rồi,  ta  theo  Ngài  đi 

thôi!”,  liền  tiêu  sái  ra  đi.  Đấy  là  theo  Phật  ngay  khi  còn  sống,  thân  thể  hệt 

như một bộ y phục rách, vất đi chẳng  màng. Sanh về Tây Phương Cực Lạc 

thế giới, một đời thành Phật. Bởi thế pháp môn này gọi là pháp môn  “thành 

 tựu ngay trong một đời”.  

Ở đây, Phổ Hiền Bồ Tát nói chẳng sai, đến Tây Phương Cực Lạc thế giới 

mới  có  thể  thật  sự  tu  viên  mãn  mười  nguyện  Phổ  Hiền.  Bởi  lẽ,  được  bổn 

nguyện công đức của Phật A Di Đà gia trì, oai thần lực của Phổ Hiền Bồ Tát 

gia  trì,  về  Tây  Phương  thì  quý  vị  mới  được  tự  tại  tu  mười  đại  nguyện 

vương. 

Chánh kinh:  

 Nhược  hữu  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân,  dĩ  mãn  thập  phương  vô 

 lượng vô biên bất khả thuyết bất khả thuyết Phật sát, cực vi trần số nhất 

 thiết thế giới, thượng diệu thất bảo, cập chư nhân thiên tối thắng an lạc, 

 bố  thí  nhĩ  sở  nhất  thiết  thế  giới  sở  hữu  chúng  sanh,  cúng  dường  nhĩ  sở 

 nhất  thiết  thế  giới  chư  Phật,  Bồ  Tát,  kinh  nhĩ  sở  Phật  sát  cực  vi  trần  số 

 kiếp,  tương  tục  bất  đoạn,  sở  đắc  công  đức;  nhược  phục  hữu  nhân,  văn 

 thử  nguyện  vương,  nhất  kinh  ư  nhĩ,  sở  hữu  công  đức  tỷ  tiền  công  đức, 

 bách phận bất cập nhất, thiên phận bất  cập nhất, nãi chí ưu-ba-ni-sa-đà 

 phần, diệc bất cập nhất.  

 (Nếu có thiện nam tử, thiện nữ nhân đem bảy báu thượng diệu 50 và các 

 sự an lạc tối thắng của  trời người đầy khắp hết thảy thế  giới  nhiều như số 

 cực vi trần của mười phương vô lượng vô biên bất khả thuyết bất khả thuyết 

 cõi Phật để bố thí cho tất cả chúng sanh trong ngần ấy hết thảy các thế giới, 

 cúng dường chư Phật, Bồ Tát trong ngần ấy hết thảy thế giới, trải các kiếp 

 nhiều như số cực vi trần của ngần ấy những cõi  Phật, liên tục chẳng ngớt, 

 đạt  được  công  đức.  Nếu  lại  có  người  nghe  nguyện  vương  này  một  phen 

 thoảng  qua  tai,  thì  công  đức  của  người  trước  đạt  được  so  với  công  đức 

 người sau đạt được chẳng bằng một phần trăm, chẳng bằng một phần ngàn, 

 cho đến một phần ưu-ba-ni-sa-đà cũng chẳng bằng được)   

Ví như có người (ý nói người bình thường) lúc nghe pháp sư giảng kinh, 

nghe được mười đại nguyện vương, nghe thật rõ ràng, thật minh bạch, cũng 

hiểu  được  ý  nghĩa,  in  dấu  trong  tám  thức  điền  thì  công  đức  ấy  thật  to  lớn. 

Công đức ấy là công đức chân thật, bởi lẽ một phen thoảng qua tai, vĩnh viễn 

trở thành  hạt  giống đạo.  Huống  hồ  là pháp  môn đệ  nhất, kinh bậc  nhất của 

Phật đã nói, hạt giống ấy gieo vào A Lại Da Thức, tương lai gặp duyên, nhất 

định thành thục. Bởi vậy, công đức chẳng thể nghĩ bàn. 

Chánh kinh:  

 Hoặc phục  hữu nhân, dĩ thâm tín tâm, ư thử đại nguyện, thọ trì, độc 

 tụng, nãi chí thư tả nhất tứ cú kệ, tốc năng trừ diệt Ngũ Vô Gián nghiệp, 

 sở hữu thế gian thân tâm đẳng bệnh, chủng chủng khổ não, nãi chí Phật 

 sát  cực  vi  trần  số  nhất  thiết  ác  nghiệp,  giai  đắc  tiêu  trừ.  Nhất  thiết  ma 

 quân, Dạ Xoa, La Sát, nhược Cưu Bàn Trà, nhược Tỳ Xá Xà, nhược Bộ 

 Đa đẳng, ẩm huyết, đạm nhục, chư ác quỷ thần, giai tất viễn ly, hoặc thời 

 phát tâm, thân cận thủ hộ.  

 (Nếu  lại  có  người,  do  tâm  tin  tưởng  sâu  xa,  đối  với  những  đại  nguyện 

 này, thọ trì, đọc tụng 51, cho đến biên chép một bài kệ bốn câu, mau trừ diệt 

 được nghiệp Ngũ Vô Gián 52; tất cả các thân bệnh, tâm bệnh trong thế gian, 

 các  thứ  khổ  não,  cho  đến  hết  thảy  ác  nghiệp  nhiều  như  số  cực  vi  trần  của 

 một  cõi  Phật,  đều  được  tiêu  trừ.  Hết  thảy  ma  quân,  Dạ  Xoa,  La  Sát,  hoặc 

 Cưu Bàn Trà, hoặc Tỳ  Xá Xà, hoặc Bộ Đa  53 v.v… các loại quỷ  thần  uống 

 máu ăn thịt, thảy đều tránh xa, hoặc có lúc phát tâm, thân cận, thủ hộ)  

Tu hạnh nguyện Phổ Hiền lợi ích thù thắng như sau:  

Thứ  nhất  là  tiêu  nghiệp chướng. Chúng ta tạo rất  nhiều ác  nghiệp, thân 

lẫn tâm đều có bệnh, phiền não nặng nề, lắm khổ não, làm sao tiêu trừ đây? 

Ba  chữ   “thâm  tín  tâm”   là  mấu  chốt.  Chúng  ta  mỗi  ngày  thọ  trì,  đọc  tụng, 

biên chép (lưu thông) mười đại nguyện vương thì có thể tiêu trừ được nghiệp 

chướng  hay  chăng?  Có  thể  làm  cho  bệnh  khổ  được  lành  hay  chăng?  Được 

chứ!  Chỉ  cốt  sao  chúng  ta  tín  tâm  sâu  xa,  tin  sâu  chẳng  nghi  sẽ  được  cảm 

ứng. Kinh Kim Cang dạy:  “Tín tâm thanh tịnh thời sanh Thật Tướng”.  Sanh 

Thật  Tướng  là  minh  tâm  kiến  tánh,  là  Lý  Nhất  Tâm  Bất  Loạn  của  người 

niệm Phật. Nói cách khác, quý vị thành đại Bồ Tát, tội nghiệp nhất định phải 

tiêu trừ. 

Tâm  thâm  tín  rất  trọng  yếu,  tâm  thâm  tín  là  một  mảy  ngờ  vực  cũng 

chẳng có.  Bộ  kinh  mười đại  nguyện  vương  này  mỗi chữ đều  là  lời dạy  răn 

chân thành của Như Lai; một câu nói sai trái, một câu giả dối cũng chẳng có, 

thật đáng tin tưởng, y giáo phụng hành. Tín tâm kiên định, tín tâm thanh tịnh 

như thế y chiếu phương pháp trong kinh điển mà hành, sẽ đạt được hiệu quả. 

Hiệu quả thứ nhất là tiêu nghiệp chướng. Thứ hai là tất cả hết thảy bệnh 

khổ đều  khỏi  hẳn. Thứ ba, tất cả  ma chướng,  yêu  ma, quỷ quái chẳng dám 

gần quý  vị. Do đây biết rằng: Người  gặp  phải  ma quái  đều  là  vì tâm chẳng 

thanh  tịnh,  có  tham,  sân,  si,  mạn.  Tâm  chẳng  thanh  tịnh  bèn  cảm  ứng  ma, 

tâm  thanh  tịnh  ma  tự  nhiên  chạy  mất.  Tỷ  như  niệm  danh  hiệu  Phật,  danh 

hiệu  Bồ  Tát,  niệm  kinh  điển,  bái  sám  hữu  hiệu,  tất  cả  hết  thảy  kinh  pháp 

đuổi  ma  đều  nhằm  giúp  quý  vị  khôi  phục  cái  tâm  thanh  tịnh,  chẳng  khôi 

phục được cái tâm thanh tịnh thì chẳng đuổi  ma  được. Người  tin  được bèn 

có  phước,  người  không  tin  bèn  đánh  mất  lợi  ích  thù  thắng  của  việc  tu  học 

hạnh nguyện Phổ Hiền. 

Chánh kinh:  

 Thị  cố  nhược  nhân  tụng  thử  nguyện  giả,  hành  ư  thế  gian  vô  hữu 

 chướng  ngại,  như  không  trung  nguyệt,  xuất  ư  vân  ế.  Chư  Phật,  Bồ  Tát 

 chi sở xưng tán, nhất thiết nhân thiên giai ưng lễ kính, nhất thiết chúng 

 sanh  tất  ưng  cúng  dường.  Thử  thiện  nam  tử,  thiện  đắc  nhân  thân,  viên 

 mãn Phổ Hiền sở hữu công đức, bất cửu đương như Phổ Hiền Bồ Tát, tốc 

 đắc  thành  tựu  vi  diệu  sắc  thân,  cụ  tam  thập  nhị  đại  trượng  phu  tướng. 

 Nhược sanh nhân thiên, sở tại chi xứ, thường cư thắng tộc, tất năng phá 

 hoại  nhất  thiết  ác  thú,  tất  năng  viễn  ly  nhất  thiết  ác  hữu,  tất  năng  chế 

 phục nhất thiết ngoại đạo, tất năng giải thoát nhất thiết phiền não, như sư 

 tử vương tồi phục quần thú, kham thọ nhất thiết chúng sanh cúng dường.  

 (Vì thế, nếu ai tụng nguyện này đi trong thế gian chẳng bị chướng ngại, 

 như  vầng  trăng  trên  không  ra  khỏi  mây  phủ,  được  chư  Phật,  Bồ  Tát  khen 

 ngợi, hết thảy trời người đều nên lễ kính, hết thảy chúng sanh thảy nên cúng 

 dường.  Thiện  nam  tử  ấy  khéo  được  thân  người,  viên  mãn  tất  cả  công  đức 

 của Phổ Hiền, chẳng bao lâu sẽ như Phổ Hiền Bồ Tát, mau được thành tựu 

 sắc thân vi diệu, đủ ba mươi hai tướng đại trượng phu. Nếu sanh trong trời 

 người,  ở  bất  cứ  đâu,  thường  sanh  trong  dòng  họ  cao  quý,  thảy  có  thể  phá 

 hoại  hết  thảy  đường  ác,  đều  có  thể  xa  lìa  hết  thảy  bạn  ác,  đều  có  thể  chế 

 phục hết thảy ngoại đạo, đều có thể giải thoát hết thảy phiền não, như sư tử 

 chúa lấn áp muôn thú, đáng nhận sự cúng dường của hết thảy chúng sanh)   

Toàn văn Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm gồm bốn mươi quyển, mười đại 

nguyện  vương thuộc cuốn cuối cùng, chỉ chiếm 1/40 của phẩm  này. Hoằng 

Nhất đại sư lấy Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm làm khóa lễ sáng tối. Nếu ai 

có  thể  đọc  tụng  mười  đại  nguyện  vương  đây,  tu  hành  theo  đúng  phương 

pháp trong bộ kinh này, thì trong thế gian này, người đó làm bất cứ việc gì 

chẳng  bị  chướng  ngại;  bởi  lẽ  trí  huệ,  phước  đức  viên  mãn  của  người  ấy 

thường  lộ rõ trong sanh  hoạt thường  nhật. Đã thế, người ấy  “được hết thảy 

 chư Phật, Bồ Tát khen ngợi, hết thảy trời người đều nên lễ kính”.  Phật, Bồ 

Tát xưng dương khen ngợi quý vị, trời người tất nhiên cũng tôn kính người 

có đạo đức, học vấn. Đối với quý  vị,  họ tỏ ra lễ độ bởi quý  vị  là  một đệ tử 

Phật tu học hạnh nguyện Phổ Hiền. 

Không những thế, trong lục đạo, quý vị  “thường sanh trong dòng họ cao 

 quý”.  Những chỗ quý vị sanh sống qua lại nhất định đều thuộc chủng tộc thù 

thắng , “có thể phá hoại hết thảy đường ác, xa lìa hết thảy bạn ác, chế phục 

 hết thảy ngoại đạo, giải thoát hết thảy phiền não, đáng nhận sự cúng dường 

 của hết thảy chúng sanh” . Lợi ích thật thù thắng! Tâm quý vị, sự tu trì của 

quý vị đều thuộc Bồ Đề chánh đạo, tự nhiên phá được hết thảy đường ác, xa 

lìa hết thảy bạn ác, bởi chí thú của họ khác với quý vị, nhất định chẳng thể 

cùng quý  vị qua  lại,  nên chẳng  bị  họ  gây  chướng  ngại. Quý  vị có đạo  đức, 

học  vấn, biện tài,  nhất định sẽ khuất phục được  hết thảy  ngoại đạo, đủ sức 

giải thoát hết thảy phiền não. 

Bởi vậy, vị Bồ Tát như thế sống trong thế gian có thể tiếp nhận hết thảy 

chúng sanh cúng dường, bởi lẽ Ngài là phước điền của hết thảy chúng sanh. 

Chúng sanh chẳng cúng dường, Ngài bèn  chẳng  trụ  thế, Ngài qua  xứ khác, 

sanh  tử  tự  tại.  Không  gian  sanh  hoạt  của  Ngài  chẳng  giống  với  chúng  ta. 

Không gian sanh hoạt của chúng ta rất nhỏ, chỉ là một quả địa cầu mà thôi, 

không cách nào ra ngoài địa cầu được. Không gian hoạt động của chư Phật, 

Bồ  Tát  là  tột  cùng  hư  không,  trọn  pháp  giới,  không  cách  gì  tưởng  tượng 

được. 

Gặp hạng người như vậy, nếu ta chẳng cúng dường, cung kính, khéo học 

theo,  họ  sẽ  đi  mất,  chẳng  ở  lại  chốn  này.  Cúng  dường  là  cúng  dường  bằng 

cách tu hành đúng theo lời dạy, nhất định phải tiếp nhận sự răn dạy, chỉ dẫn 

của họ, đó là điều trọng yếu nhất. Nếu không tu hành đúng như lời dạy, dù 

có cúng dường vật chất nồng hậu, họ cũng chẳng chịu ở lại nơi đây, bởi họ 

chẳng mong cầu hưởng thụ. Chỉ có một lý do khiến họ ở lại nơi đây: Tại chỗ 

này có rất nhiều người thật sự học theo họ, nên họ nhất định phải ở lại đây. 

Chánh kinh:  

 Hựu  phục  thị  nhân,  lâm  mạng  chung  thời,  tối  hậu  sát-na,  nhất  thiết 

 chư căn tất giai tán hoại, nhất thiết thân thuộc tất giai xả ly, nhất thiết oai 

 thế tất giai thoái thất, phụ tướng, đại thần, cung thành nội ngoại, tượng, 

 mã, xa thặng, trân bảo, phục tạng, như  thị nhất thiết vô phục tương tùy. 

 Duy thử nguyện vương, bất tương xả ly, ư nhất thiết thời, dẫn đạo kỳ tiền, 

 nhất sát-na trung, tức đắc vãng sanh Cực Lạc thế giới. Đáo dĩ, tức kiến A 

 Di Đà Phật, Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát, Phổ Hiền Bồ Tát, Quán Tự Tại Bồ 

 Tát,  Di  Lặc  Bồ  Tát  đẳng,  thử  chư  Bồ  Tát  sắc  tướng  đoan  nghiêm,  công 

 đức cụ túc, sở cộng vi nhiễu. Kỳ nhân tự kiến sanh liên hoa trung, mông 

 Phật thọ ký.  

 Đắc  thọ ký  dĩ,  kinh  ư  vô  số  bách  thiên vạn  ức  na-do-tha  kiếp,  phổ  ư 

 thập  phương  bất  khả  thuyết  bất  khả  thuyết  thế  giới,  dĩ  trí  huệ  lực,  tùy 

 chúng sanh tâm, nhi vi lợi ích. Bất cửu đương tọa Bồ Đề đạo tràng, hàng 

 phục  ma  quân,  thành  Đẳng  Chánh  Giác,  chuyển  diệu  pháp  luân,  năng 

 linh Phật sát cực vi trần số thế giới chúng sanh, phát Bồ Đề tâm, tùy kỳ 

 căn tánh giáo hóa thành thục, nãi chí tận ư vị lai kiếp hải, quảng năng lợi 

 ích nhất thiết chúng sanh.  

 (Lại  khi  người  ấy  lâm  chung,  vào  sát-na  tối hậu,  hết  thảy  các  căn  thảy 

 đều tan hoại, hết thảy thân thuộc thảy đều bỏ lìa, hết thảy oai thế thảy đều 

 lui  mất,  phụ  tướng  54,  đại  thần,  cung  điện,  thành  quách  trong  ngoài,  voi, 

 ngựa,  xe  cộ,  trân  bảo,  kho  đụn,  hết  thảy  những  thứ  như  thế  không  gì  theo 

 mình nữa. Chỉ có mỗi nguyện vương này chẳng bỏ lìa, trong hết thảy thời nó 

 thường  dẫn  đường  đằng  trước,  trong  một  sát-na  liền  được  vãng  sanh  thế 

 giới Cực Lạc. Đến nơi rồi, liền thấy A Di Đà Phật, Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát, 

 Phổ Hiền Bồ Tát, Quán Tự Tại Bồ Tát, Di Lặc Bồ Tát v.v… Các đại Bồ Tát 

 ấy sắc tướng đoan nghiêm, công đức trọn đủ, cùng chung vây quanh. Người 

 ấy tự thấy sanh trong hoa sen, được Phật thọ ký.  

 Được thọ ký rồi, trải qua vô số  trăm ngàn vạn ức na-do-tha kiếp, khắp 

 trong mười phương bất khả thuyết bất khả thuyết thế giới, dùng sức trí huệ, 

 tùy  tâm  chúng  sanh  để  làm  lợi  ích.  Chẳng  bao  lâu  sẽ  ngồi  nơi  Bồ Đề  Đạo 

 Tràng  55,  hàng  phục  ma  quân,  thành  Đẳng  Chánh  Giác,  chuyển  pháp  luân 

 mầu nhiệm, có thể làm cho chúng sanh trong các thế giới nhiều như số cực 

 vi trần trong một cõi  Phật phát tâm  Bồ Đề, tùy theo căn tánh mà giáo hóa 

 thành  thục,  cho  đến  tột  cùng  biển  vị  lai  kiếp,  có  thể  rộng  lợi  ích  hết  thảy 

 chúng sanh).  

Phổ Hiền Bồ Tát lại dạy chúng ta một việc rất trọng yếu. Cổ đức chú giải 

kinh văn thường trích dẫn đoạn kinh này. Do đó biết đoạn kinh văn này rất 

trọng  yếu.  Đối  với  người  niệm  Phật  cầu  vãng  sanh,  nó  lại  càng  trọng  yếu 

hơn nữa. Sát-na tối hậu khi lâm chung (tức vào lúc hơi thở cuối cùng) là lúc 

quan trọng nhất của lúc sanh tử, thần thức ly khai thân thể (nói theo thế tục 

là  “linh  hồn  lìa  khỏi  nhục  thân”),  nhục  thân  bị  hủy  hoại,  hư  nát.  Điều  này 

cho thấy thân thể vô cùng mỏng manh. 

Người  nhà,  quyến  thuộc  ân  ái  sâu  nặng  cách  mấy  đến  lúc  này  cũng 

chẳng thể không chia lìa, một phen xa nhau vĩnh viễn, đời sau chẳng gặp lại 

được nữa. Dẫu đời sau có  gặp  lại  nhau, cả  mình  lẫn  người đều đã thay đầu 

đổi mặt, có gặp cũng chẳng nhận ra. Bởi thế, duyên thế gian phải nhạt dần, 

chớ  quá  chấp  trước;  thế  nhưng  phải  săn  sóc  hết  thảy  chúng  sanh  chu  đáo, 

đấy là Bồ Tát hạnh, tâm địa thanh tịnh chẳng bị nhiễm. 

Lúc  còn  sống,  anh  hùng,  hảo  hán,  oai  phong  lẫm  lẫm,  chết  đi,  thứ  gì 

cũng  chẳng  còn,  chỉ  vừa  vùi  xuống  đất,  hết  thảy  oai  thế  mất  sạch.  Tại  thế 

gian  làm  đế  vương,  chết  đi,  đại  thần  cũng  chẳng  thể  đi  theo.  Ở  trong  cung 

điện, phương tiện di chuyển là voi, ngựa, xe cộ, chẳng  mang theo được thứ 

gì.  Lúc  còn  sống  thâu  chứa  bao  nhiêu  của  cải  quý  báu,  cũng  chẳng  mang 

theo được gì. Thân thể còn phải mục nát, huống hồ những thứ ngoài thân! 

Thấy  thấu  suốt  những  sự tình  đó,  sẽ  chẳng  lưu  luyến  hết  thảy  pháp  thế 

gian. Chẳng còn tham ái, tâm quý vị sẽ thanh tịnh rất nhiều. Tâm thanh tịnh 

bèn sanh trí huệ, bèn hiểu trong thế gian nên làm người như thế nào, nên làm 

những chuyện gì, tự nhiên giống như Phật, Bồ Tát: Trong thế gian này chẳng 

vì chính mình,  mà vì chúng sanh. Sanh ra chẳng  mang theo cái gì đến, chết 

đi chẳng mang được cái gì đi, chỉ trần trụi một thân, cho nên chẳng vì chính 

mình. Công đức chân thật chỉ là lợi ích chúng sanh. 

 “Chỉ  có  nguyện  vương  này  chẳng  hề  bỏ  lìa” :  Có  thể  mang  theo  công 

đức chính mình đã tu hành, chẳng hề lìa bỏ. Bởi lẽ, công đức do chân tâm tu, 

chẳng phải do  tình  ý  hư dối tu tập. Vì sao chẳng thể  mang theo tình  người 

thế gian được? Là vì tình ý hư dối, chẳng phải chân tâm. Từ Quyền Giáo Bồ 

Tát trở xuống thảy đều vận dụng tình ý hư dối, chẳng hề dụng tâm chân thật. 

Bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ trong hội Hoa Nghiêm đều dùng chân 

tâm. Chân tâm vĩnh viễn chẳng biến đổi, vọng tâm biến đổi theo từng sát-na. 

Bất  cứ  thứ  gì  trong  thế  gian  cũng  chẳng  mang  theo  được,  bởi  lẽ  chúng  do 

tình ý hư dối tạo ra. 

Quý vị giúp đỡ hết thảy chúng sanh, thành tâm thành ý mà làm thì công 

đức,  phước  đức  đều  mang  theo  được.  Tục  ngữ  có  câu:   “Vạn  thứ  đều  bỏ 

 sạch, chỉ mỗi nghiệp theo thân” . Mang theo thiện nghiệp vào ba đường lành 

(trời, người, A Tu La) hưởng quả báo, mang ác nghiệp vào ba đường ác (địa 

ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh)  chịu  quả  báo.  Bồ  Tát  thiện  nghiệp  lẫn  ác  nghiệp 

đều chẳng có, dẫu đoạn hết thảy ác nhưng chẳng chấp tướng đoạn ác; dẫu tu 

hết  thảy  thiện  nhưng  chẳng  chấp  tướng  tu  thiện,  tam  luân  thể  không.  Ngày 

ngày làm lành, ngày ngày vì mọi người, nhưng trọn chẳng chấp tướng. Bởi 

thế, họ mang mười đại nguyện vương đã tu hành theo được. 

Chẳng  những  mang  theo  mà  còn  trong   “hết  thảy  thời”,   nguyện  vương 

vĩnh  viễn theo  họ, chẳng  hề tách  rời, dẫn  đường cho  họ  “trong  một sát-na, 

 liền được vãng sanh thế giới Cực Lạc”.  Mười đại nguyện vương dẫn về Cực 

Lạc.  Đến  thế  giới  Cực  Lạc,  lập  tức  thấy  A  Di  Đà  Phật.  Bởi  thế,  mười  đại 

nguyện vương là pháp tối thượng thừa để Bồ Tát tu hành. Nói cách khác, nó 

là hạnh viên mãn của hết thảy Bồ Tát Lục Độ. Trong mười nguyện, nguyện 

nào  cũng  viên  mãn,  gồm  trọn  Lục  Độ,  là  hạnh  viên  mãn  của  Bồ  Tát.  Đến 

Cực  Lạc,  đồng  thời  cũng  thấy  Văn  Thù  Sư  Lợi  Bồ  Tát,  Phổ  Hiền  Bồ  Tát, 

Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát,  Di  Lặc  Bồ  Tát  v.v…  Những  vị  Bồ  Tát  ấy  sắc  tướng 

đoan nghiêm, công đức trọn đủ. 

Người tu mười đại nguyện vương sanh về thế giới Cực Lạc, hoa lập tức 

nở,  đó  là  vãng  sanh  bậc  thượng.  Nhân  vì  tu  hạnh  nguyện  Phổ  Hiền,  tâm 

lượng giống như hư không pháp giới, mỗi một nguyện đều nói:  “Hư không 

 giới tận, chúng sanh giới tận, chúng sanh nghiệp tận, chúng sanh phiền não 

 tận,  sự  tu  hành  này  của  tôi  chẳng  có  cùng  tận” .  Tâm  lượng  chúng  ta  quá 

nhỏ  nên  phải  học  Phổ  Hiền  hạnh  để  tâm  lượng  lớn  ra.  “Tâm  trùm  thái hư, 

 lượng  khắp  các  cõi  nhiều  như  cát” ,  không  một  pháp  nào  chẳng  gồm  chứa. 

Tâm  lượng to  lớn  như thế,  niệm  Phật cầu  sanh  Tịnh Độ  thì  lẽ đương  nhiên 

phải là Thượng Phẩm Vãng Sanh. 

Bởi thế, sanh về đó, hoa sen hóa sanh, hoa nở thấy Phật, được Phật thọ 

ký. Sau khi được Phật thọ ký, ở Tây Phương Cực Lạc thế giới nỗ lực tinh tấn 

cầu học, đạo sư là A Di Đà Phật, giáo thọ là mười phương chư Phật Như Lai 

và các vị đại Bồ Tát như Văn Thù, Phổ Hiền… Bạn đồng học là các thượng 

thiện nhân. Bởi thế, về đó cầu học mau chóng phi thường, chẳng lui sụt, một 

đời viên  mãn thành tựu. Dù khi chưa tốt nghiệp, nghĩ muốn thả bè từ thì A 

Di Đà Phật dùng bổn nguyện lực công đức oai thần gia trì, quý vị bèn có thể 

nương theo  ý  nguyện trở  về độ sanh  mà chẳng bị  lui sụt, chẳng đọa  vào ác 

đạo.  Đến  mười  phương  thế  giới  độ  chúng  sanh,  năng  lực  giống  như  Quán 

Âm  Bồ  Tát,  tùy  lòng  chúng  sanh,  biết  rõ  nên  dùng  thân  nào  để  độ  bèn  tự 

hiện thân ấy để độ. Nên dùng thân Phật để độ thì chính mình cũng có thể thị 

hiện  tám  tướng  thành  đạo  giống  như  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  thị  hiện  thành 

Phật trong thế gian này. Chỉ cần sanh về thế giới Cực Lạc, được gặp gỡ Phật 

A Di Đà bèn có năng lực ấy. Năng lực ấy là do Phật gia trì, bởi chúng ta thật 

sự là học trò của Phật A Di Đà, hết thảy chư Phật, Bồ Tát đều giúp đỡ quý 

vị. Long thiên hộ pháp thần cũng đều hộ trì quý vị. 

Nếu  chẳng  nghiêm  túc  nỗ  lực  tu  học  thì  chẳng  thể  buông  xuống  vạn 

duyên,  đối  với  pháp  môn  này  vẫn  nửa  tin  nửa  ngờ,  chẳng  hoàn  toàn  tin 

tưởng. Nếu  hiểu rõ chân tướng sự thật,  nghi tình sẽ đoạn, tín tâm  kiến  lập. 

Pháp môn này chẳng khó tu. Đến lúc ấy mới là chân chánh báo ân Phật, báo 

ân cha  mẹ, báo ân chúng sanh  vì quý  vị có năng  lực  lợi  ích  hết thảy chúng 

sanh. 

3. Khuyến chúc thọ trì  

Chánh kinh:  

 Thiện  nam  tử!  Bỉ  chư  chúng  sanh  nhược  văn,  nhược  tín  thử  đại 

 nguyện vương, thọ  trì, độc tụng, quảng vị nhân  thuyết, sở hữu công đức 

 trừ Phật Thế Tôn, dư vô tri giả. Thị cố nhữ đẳng văn thử nguyện vương, 

 mạc  sanh  nghi  niệm,  ưng  đương  đế  thọ.  Thọ  dĩ  năng  độc,  độc  dĩ  năng 

 tụng, tụng dĩ năng trì, nãi chí thư tả, quảng vị nhân thuyết. Thị chư nhân 

 đẳng  ư  nhất  niệm  trung,  sở  hữu  hạnh  nguyện  giai  đắc  thành  tựu,  sở 

 hoạch phước tụ vô lượng vô biên; năng ư phiền não đại khổ hải trung, bạt 

 tế chúng sanh, linh kỳ xuất ly, giai đắc vãng sanh A Di Đà Phật Cực Lạc 

 thế giới.  

 (Này  thiện  nam  tử!  Các  chúng  sanh  đó  nếu  nghe  hoặc  tin  đại  nguyện 

 vương này, thọ trì, đọc tụng, rộng nói cho người, có được công đức trừ Phật 

 Thế Tôn ra, không ai biết được! Vì thế các ông nghe nguyện vương này chớ 

 sanh lòng ngờ, phải nên chân thật nhận lấy, nhận rồi nên đọc, đọc rồi nên 

 tụng, tụng rồi nên trì, cho đến biên chép, rộng nói cho người. Những người 

 ấy  trong  một  niệm,  tất cả  hạnh  nguyện  đều  được  thành  tựu,  đạt  được  khối 

 phước  vô  lượng  vô  biên,  có  thể  ở  trong  biển  khổ  phiền  não  lớn  cứu  vớt 

 chúng sanh khiến họ được xuất ly, đều được vãng sanh thế giới Cực Lạc của 

 Phật A Di Đà).  

Đoạn kinh này rất trọng yếu, cổ vũ chúng ta rất lớn. Ở đây, Bồ Tát nói: 

Nếu chúng ta nghe được pháp môn này, nghe xong bèn có thể tin tưởng, có 

thể tiếp  nhận, thọ trì, đọc tụng, rộng  nói cho  người khác, thì đạt được công 

đức lớn lao không gì sánh ví được, chỉ mình đức Phật biết nổi thôi. Thọ trì: 

Thọ là tiếp nhận, Trì là làm theo. Như với  “lễ kính chư Phật”  bèn làm theo, 

dù chẳng thể thực  hiện  viên  mãn, vẫn  nỗ lực làm,  nỗ  lực học theo. Đối  với 

người khác, ta đều dùng cái tâm cung kính, tâm chân thành; đối với sự, bất 

luận  chuyện  lớn,  việc  nhỏ,  ta  đều  nỗ  lực  chịu  trách  nhiệm  thực  hiện,  hoàn 

thành sự việc ấy thật tốt đẹp. Đối với vật, lau chùi bàn ghế sạch sẽ, sắp xếp 

ngay  ngắn,  đó  là  cung  kính  đối  với  vật.  Như thế  mới  là  chân  chánh  thọ  trì 

Phổ Hiền hạnh. 

 “Xưng  tán  Như  Lai”:  Ai  có  chuyện  gì  lợi  ích  cho  chúng  sanh,  ta  phải 

khen ngợi, ai làm chuyện gì không tốt, ta đừng nói, [ấy là]  “ẩn điều ác, nêu 

 điều lành”.  Người xấu làm chuyện xấu có tâm hổ thẹn, cảm thấy khó chịu; 

họ làm chút việc tốt nào, mọi người khen ngợi; làm việc xấu, mọi người tha 

thứ, đều không nhắc đến, trong tâm họ bèn hổ thẹn; lâu ngày chầy tháng sẽ 

sửa  đổi  lỗi  lầm,  biến  thành  người  tốt.  Ác  nhân  tự  có  ác  báo,  chẳng  phiền 

chúng ta phải tuyên dương. Đoạn kinh này dạy chúng ta phải tin tưởng, thọ 

trì, đọc tụng, đó  là tự tu, tự hành. Ngoài ra, lại còn phải tuyên truyền, rộng 

nói cho  người khác, kinh điển phải  lưu thông, ấn  hành  với số lượng  lớn,  in 

cho thật đẹp đẽ, gởi các nơi tặng cho người khác. 

Khuyên người học Phật, đem tinh nghĩa, tinh thần, giáo huấn, lợi ích của 

Phật pháp tùy thời, tùy chỗ nói cho người khác nghe. Đối phương nghe cũng 

tốt,  không  nghe  cũng  được  (tối  thiểu  là  nghe  lọt  mấy  câu  vào  A  Lại  Da 

Thức). Khi  nhận điện thoại, cầm  điện thoại  lên, trước hết niệm Nam Mô  A 

Di Đà Phật, khiến A Di Đà Phật rót vào tai đối phương, đó là độ chúng sanh, 

rộng  vì  người  khác  nói.  Khuyên  người  niệm  Phật  ít  nói  chuyện  nhảm  nhí. 

Công đức tự hành hóa tha ngoại trừ chư Phật Như Lai ra, không ai hiểu nổi 

công đức quý vị lớn lao đến mức độ nào đâu! 

 “Vì thế các ông nghe nguyện vương này, chớ sanh lòng ngờ” : Chữ  “các 

 ông”   chỉ  mọi  người  chúng  ta.  Nghe  phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  này, 

chẳng phải ngẫu nhiên, mà là trong đời quá khứ, vô lượng kiếp trước, quý vị 

đã gieo thiện căn sâu dầy, nhân duyên đại phước đức, ngày nay trọn đủ, mới 

có cơ  hội  được  nghe kinh  này.  Phước báo chẳng đủ, chẳng được  nghe; bởi 

thế  chớ  tự coi  thường  mình.  Nghe  xong,  phải  tin  sâu  chẳng  nghi.  Biết  Phổ 

Hiền Bồ Tát, Tỳ Lô Giá Na Như Lai giảng trong kinh điển, câu nào cũng là 

lời  chân  thật.  Chúng  ta   “phải  nên  đế  thọ”   (chân  thật  nhận  lấy).  “Đế”  là 

tường tận, cẩn thận, kỹ càng, thảy đều minh bạch, rõ ràng, hiểu rõ, tiếp nhận 

hoàn toàn. 

Sau khi tiếp nhận, bước công phu thứ nhất là đọc kinh, đọc rồi phải tụng 

thuộc, tụng thuộc rồi phải thực hiện. Đọc thuộc, nhớ kỹ rồi, trong sanh hoạt 

thường nhật, khởi tâm động niệm, hết thảy hành vi đều phải suy nghĩ. Chẳng 

hạn  như,  lau  cái  bàn  nghĩ  mình  đang  lễ  kính  chư  Phật.  Cái  bàn  là  Phật, 

chúng  ta phải  lau cho thật sạch sẽ, rất cung kính  nghiêm túc  làm công  việc 

ấy. Bất luận làm việc gì đều phải thành tâm, thành ý. Có tâm cung kính, có ý 

chân thành, việc gì mà chẳng làm tốt được? Chẳng thể tụng thuộc thì tu hành 

chẳng có tiêu chuẩn, chẳng có nguyên tắc; bởi thế, nhất định phải tụng thuộc 

kinh điển, sau đó đem những điều ấy thực hiện. 

Làm được rồi, chính mình sẽ được thật sự thọ dụng lợi ích chân thật. Lợi 

ích  ấy  là  phiền  não  nhẹ  đi,  trí  huệ  tăng  trưởng,  một  ngày  từ  sáng  đến  tối 

khoái  lạc  khôn  sánh.  Tự  mình  có  thể  cảm  nhận  mình  là  người  sung  sướng 

hạnh phúc mỹ mãn bậc nhất trên thế giới, pháp hỷ sung mãn. Trong thế giới 

này, đã đầy đủ chân thiện mỹ huệ thì sanh mạng, cuộc sống của quý vị thật 

sự  sung  mãn.  Chỉ  những  ai  thật  sự  có  công  phu  tu  trì  trong  Phật  pháp  mới 

được sung mãn.  “Cho đến biên chép, rộng nói cho người”  là khuyên người. 

Phải  lưu  thông  Phật  pháp,  tuyên  truyền  Phật  pháp,  đó  là  trách  nhiệm  của 

người đệ tử Phật. Chiếu theo pháp môn này mà tự hành, hóa tha, tận tâm tận 

lực thực hiện. Phải tự mình tận tâm tận lực tu hành và cũng phải tận tâm tận 

lực lưu thông, tuyên truyền. 

Người như vậy, trong một niệm, tất cả hạnh nguyện đều được thành tựu. 

Đó là sự thật, kinh Đại Thừa từng nói đến:  “Một tức là hết thảy, hết thảy tức 

 là một” . Bởi tâm  lượng quý  vị  viên  mãn,  bất cứ  một  hạnh  nào cũng  đều từ 

chân tâm,  viên  mãn tâm  mà  phát khởi. Một niệm phát khởi từ cái  tâm  viên 

mãn, há lẽ chẳng có đạo lý viên mãn? Há lẽ chẳng có đạo lý trọn khắp? Đấy 

là  cảnh  giới  Hoa  Nghiêm,  rất  khó  lãnh  hội,  rất  khó  hiểu,  là  sự  thật  chân 

chánh. Phước báo quý vị đạt được vô lượng vô biên. Cầu vô biên phước thù 

thắng từ nơi đây. 

Nếu  dùng  các  thứ  vàng  bạc,  của  cải  để  bố  thí  cầu  phước,  sẽ  cầu  được 

phước báo nhỏ nhoi, chẳng phải là tu đại phước rốt ráo viên mãn. Đại phước 

rốt ráo viên mãn phải nhờ vào Phổ Hiền hạnh mới đạt được, mới có thể viên 

mãn thành tựu. Đối với hết thảy chúng sanh trong biển khổ phiền não, quý vị 

cũng có năng lực giống như chư Phật, Bồ Tát, giúp đỡ họ xử lý, dẫn dắt họ 

niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ  thì  Phổ  Hiền  hạnh  nguyện  mới  đạt  đến  viên 

mãn. 

---o0o--- 

 II. Trùng Tụng 

Chánh kinh:  Nhĩ thời, Phổ Hiền Bồ Tát Ma Ha Tát dục trùng tuyên thử 

 nghĩa, phổ quán thập phương, nhi thuyết kệ ngôn: 

 (Lúc bấy giờ, Phổ Hiền Bồ Tát Ma Ha Tát muốn trùng tuyên nghĩa này, 

 nhìn khắp mười phương, bèn nói kệ 56 rằng)   

Kệ tụng giống như thi ca của Trung Quốc. Ở đây là loại kệ tụng bảy chữ, 

mỗi câu có bảy chữ, cứ bốn câu là một kệ. Tổng cộng có sáu mươi hai bài. 

Phần đầu là Trùng Tụng đem hết thảy mười đại nguyện vương nhắc lại một 

lượt. Trong nhà Phật, thể lệ này rất nhiều, có hai dụng ý:  

1) Phật  giảng  kinh, thính chúng tự do tham  gia, có kẻ đến  trước, người 

đến sau. Người đến sau cùng chưa nghe được những điều đã giảng mấy hôm 

trước, Phật rất từ bi, dùng kệ tụng để đơn giản nhắc lại những điều trọng yếu 

một lần nữa. 

2) Kinh văn phải tụng thuộc, sợ kẻ độn căn khó thuộc nổi phần Trường 

Hàng, kệ tụng có thể dùng để xướng tụng, dễ ghi nhớ.   

---o0o--- 

1. Tụng mười đại nguyện vương 

1.1. Kệ tụng lễ kính chư Phật 

Chánh kinh:  

 Sở hữu thập phương thế giới trung,  

 Tam thế nhất thiết Nhân Sư Tử,  

 Ngã dĩ thanh tịnh thân ngữ ý,  

 Nhất thiết biến lễ tận vô dư,  

 Phổ Hiền hạnh nguyện oai thần lực,  

 Phổ hiện nhất thiết Như Lai tiền,  

 Nhất thân phục hiện sát trần thân,  

 Nhất nhất biến lễ sát trần Phật.  

 (Trong tất cả mười phương thế giới,  

 Ba đời hết thảy Nhân Sư Tử,  

 Tôi dùng thân - ngữ - ý thanh tịnh,  

 Lễ khắp hết thảy chẳng còn sót,  

 Sức oai thần hạnh nguyện Phổ Hiền,  

 Hiện trước khắp hết thảy Như Lai,  

 Mỗi thân lại hiện sát trần57  thân,  

 Mỗi mỗi lễ khắp sát trần Phật)   

Bài tụng thứ nhất  là “lễ  kính chư Phật”.  “Mười phương  thế giới”   là  vô 

lượng  vô  biên  các  cõi  Phật.  Chúng  ta  lễ  kính  ai?  Lễ  kính   “ba  đời  hết  thảy 

 Nhân  Sư  Tử” .  Ba  đời:  đời  quá  khứ,  đời  hiện  tại,  đời  vị  lai.  Nhân  Sư Tử  là 

Phật. Trong kinh Phật thường dùng chữ  “nhân trung sư tử”  (sư tử trong loài 

người) để ví đức Phật. Mười phương tam thế hết thảy Phật đều là đối tượng 

để chúng ta lễ kính. Phật dạy:  “Hết thảy chúng sanh vốn sẵn là Phật”.  Phàm 

những  hiện  tượng  do  các  duyên  hòa  hợp  mà  sanh  khởi  đều  gọi  là  “chúng 

sanh”. Hữu tình chúng sanh do các duyên Tứ Đại, Ngũ Uẩn hòa hợp; vô tình 

chúng sanh (thực vật, khoáng vật) cũng do các duyên hòa hợp, bởi thế cũng 

là  chúng  sanh.  Kinh  Hoa  Nghiêm  chép:  “Tình  và  vô  tình  cùng  viên  mãn 

 Chủng Trí” . 

Vì sao nói “chúng sanh vốn đã là Phật”? Điều này thuộc về mối quan hệ 

giữa Tánh và Tướng. Phàm mọi Tướng đều do Tánh biến hiện. Phật là Tâm. 

Hết thảy hiện tượng chỉ do Tâm hiện, do Thức biến. Tâm chính là Phật, Phật 

chính là Tâm. Hữu tình chúng sanh có Phật tánh, vô tình chúng sanh có pháp 

tánh. Pháp tánh và Phật tánh cùng một tánh, chỉ là danh từ bất đồng. 

Chúng ta đối với người, đối với sự, đối với vật đều phải thường tu cung 

kính,  phải  hoàn  toàn  cung  kính  giống  hệt  như  cung  kính  đức  Phật.  Ở  nhà 

phải  hiếu  kính  cha  mẹ,  ở  trường  phải  lễ  kính  sư  trưởng,  dần  dần  mở  rộng 

lòng  lễ  kính  đến  thân  thích,  quyến  thuộc,  cho  đến  hết  thảy  chúng  sanh. 

Chẳng những  mở rộng sự lễ kính đến hết thảy chúng sanh hữu tình mà còn 

phải mở rộng đến hết thảy chúng sanh vô tình. Trong con mắt người tu hành, 

giá nến, lư hương, bàn ghế, mọi thứ đều là Phật cả, đều phải cung kính. Bàn 

ghế lau chùi sạch sẽ, sắp xếp chỉnh tề, là tỏ lòng cung kính đối với chúng nó. 

Sách đặt trên bàn phải thứ tự chỉnh tề;  nếu quăng  vứt  lung tung  là bất kính 

vậy.  Phật  pháp  kiến  lập  trên  cơ  sở  tâm  cung  kính,  phải  cung  kính  với  hết 

thảy, bình đẳng cung kính, thanh tịnh cung kính. Dầu cung kính đối với hết 

thảy, nhưng tâm địa thanh tịnh, chẳng nhiễm mảy trần. 

 “Tôi dùng thân ngữ ý thanh tịnh”  để biểu đạt lòng cung kính. Ba nghiệp 

thân - ngữ - ý thanh tịnh là cung kính chân chánh. 

 “Lễ khắp  hết  thảy  chẳng  còn  sót” :  đối  với  tam  thế  chư Phật,  quý  vị  lễ 

một  vị tức  là  lễ toàn bộ  hết thảy. Vì sao  vậy?  Bởi  tâm thanh tịnh chẳng có 

giới hạn. Tâm thanh tịnh là chân tâm, chân tâm tột cùng hư không, trọn khắp 

pháp  giới,  chẳng  có  giới  hạn.  Bởi  thế  lễ  một  đức  Phật  là  lễ  hết  thảy  Phật, 

cung kính một đức Phật là cung kính hết thảy Phật. Ba nghiệp thân - ngữ - ý 

thanh  tịnh,  niệm  niệm  đều  là  lễ  kính,  chẳng  phải  là  lễ  Phật  một  cách  hình 

thức. 

Lễ Phật hình thức là mới học, đặc biệt là kẻ nghiệp chướng nặng nề, một 

ngày lễ ba ngàn lạy để tu thân - ngữ - ý thanh tịnh. Lễ Phật cũng là sám hối, 

để sám trừ tội  nghiệp bất kính đối  với  hết thảy Phật, Bồ Tát và chúng sanh 

trong quá khứ. Lúc lễ Phật, tâm phải thanh tịnh, tâm phải không, chớ nên ôm 

đồm  lắm  nỗi,  tâm  phải  một  niệm  chẳng  sanh   (“bổn  lai vô  nhất  vật” ),  thân 

phải  chiếu  theo  nghi  thức  mà  làm.  Lạy  Phật  là  vận  động,  cũng  là  một 

phương pháp dưỡng sanh tốt nhất. 

Trong  sách  Ảnh  Trần  Hồi  Ức  Lục  có  chép  mẫu  chuyện  sau:  Năm  Dân 

Quốc  thứ  nhất  (1911),  thầy  Hương  Đăng  chùa  A  Dục  Vương  là  người  rất 

chất phác. Thầy Hương Đăng trông nom đèn đuốc, thắp hương. Mùa Hạ, khí 

trời nóng bức, người khác nói đùa:  

-  Thầy  Hương  Đăng!  Người  ta  phơi  sách,  phơi  y  phục,  thầy  cũng  nên 

đem nến ra phơi đi, nếu không chẳng giữ được lâu đâu! 

Thầy  đem  nến  ra  phơi  thật,  nến  chảy  tan  hết.  Lão  hòa  thượng  dặn  thầy 

một ngày lễ Phật ba ngàn lạy để tu tâm thanh tịnh. Thầy lễ ba năm bèn ngộ. 

 “Sức oai thần hạnh nguyện Phổ Hiền” : Chỉ cần chiếu theo phương pháp 

lý luận trong kinh này mà tu hành, quý vị sẽ là Phổ Hiền Bồ Tát, là Phổ Hiền 

Bồ  Tát  tối  sơ  phát  tâm.  Trong  thế  giới  Hoa  Nghiêm  có  vị  Đẳng  Giác  Phổ 

Hiền Bồ Tát, nhưng vị Phổ Hiền ấy cũng đã ở Tây Phương Cực Lạc thế giới. 

Quý  vị  tu  theo  pháp  môn  này,  tương  ứng  với  Ngài,  trong  vô  hình  thần  lực 

của Ngài sẽ gia trì quý vị, đạt được cảm ứng đạo giao. Sức lực ấy chẳng thể 

nghĩ bàn, là chỗ dựa cho chúng ta tu hành. 

 “Hiện trước khắp hết thảy Như Lai” : Mười phương ba đời vô lượng vô 

biên  thế  giới,  vô  lượng  vô  biên  chư  Phật,  trước  mỗi  đức  Phật  đều  có  thân 

tướng chúng ta hiện diện lễ Phật. 

“Mỗi  thân  lại  hiện  sát  trần  thân,  mỗi  mỗi  lễ  khắp  sát  trần  Phật” :  Mỗi 

một thân đều lễ vô lượng vô biên đức Phật, vô lượng vô biên thân, mỗi thân 

lại lễ vô lượng vô biên Phật. Đấy toàn là cảnh giới Hoa Nghiêm, trùng trùng 

vô  tận,  tuyệt  đối  chẳng  phải  là  thần  thoại,  mà  đều  là  sự  thật.  Nguyên  lý  là 

tâm  hiện,  thức  biến,  công  năng  của  tâm  thức  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  vô  lượng 

vô biên, bởi thế có thể hiện các tướng như vậy. Hiểu theo một tầng ý nghĩa 

sâu  rộng  hơn  thì  do  tâm  thanh  tịnh,  chúng  ta  sẽ  cùng  thế  giới  này,  mười 

phương ba đời hữu tình, vô tình, thế gian, xuất thế gian hòa nhập thành một 

thể. 

Trong mười đại nguyện vương, nguyện thứ nhất là căn bản. Không có lễ 

kính sẽ chẳng có  xưng  tán. Chẳng có tâm  cung kính,  người  xưng tán chỉ  là 

miệng nói một đàng, tâm đi  một nẻo. Toàn bộ kinh Hoa Nghiêm chỉ là học 

lễ  kính  đó  thôi!  Chỉ  cần  thực  hiện  được  lễ  kính  thì  chín  điều  sau  thảy  đều 

viên mãn. Một lời mình nói ra nhất định là khen ngợi, đãi người tiếp vật nhất 

định  là  cúng  dường.  Bởi  thế,  chúng  ta  học  Phật  là  học  lễ  kính.  Lễ  kính  là 

tánh đức, là cái chúng ta vốn sẵn có. Hiện tại, ta mê hoặc điên đảo, khởi lòng 

kiêu  căng  ngã  mạn,  đánh  mất  tánh  đức.  Học  Phật  chẳng  qua  là  khôi  phục 

tánh đức mà thôi. 

---o0o--- 

1.2. Kệ tụng xưng tán Như Lai 

Chánh kinh:  

 Ư nhất trần trung trần số Phật,  

 Các xử Bồ Tát chúng hội trung,  

 Vô tận pháp giới trần diệc nhiên,  

 Thâm tín chư Phật giai sung mãn,  

 Các dĩ nhất thiết âm thanh hải,  

 Phổ xuất vô tận diệu ngôn từ,  

 Tận ư vị lai nhất thiết kiếp,  

 Tán Phật thậm thâm công đức hải.  

 (Nơi trần số Phật trong một trần,  

 Đều ở giữa chúng hội Bồ Tát,  

 Pháp giới vô tận trần cũng thế,  

 Tin sâu chư Phật thảy sung mãn,  

 Đều dùng hết thảy biển âm thanh,  

 Thốt trọn vô tận lời nói hay,  

 Tột cùng hết thảy kiếp vị lai,  

 Khen biển công đức Phật sâu thẳm)   

Bài tụng thứ hai xưng tán Như Lai. Bài kệ thứ nhất nói lên đối tượng để 

xưng tán. Đối tượng ấy rộng lớn, giống như phần trên đã nói chẳng khác gì, 

ngôn từ bất đồng cho thấy văn chương bóng bảy. 

 “Ư nhất trần trung trần số Phật” : Trần đây là vi trần. Vi trần được nói 

trong kinh Phật, mắt thịt không thấy được; kinh Phật dùng rất nhiều ví dụ để 

giảng  chữ  “trần”.  Trước  hết  là  “ngưu  mao  trần”,  lông  bò  khá  thô,  trên  đầu 

sợi lông có một hạt bụi có thể dính vào đó mà không bị rớt mất [thì hạt bụi 

đó gọi là “ngưu mao trần”]. Chia hạt bụi đó thành bảy phần, mỗi một phần là 

“dương  mao  trần”,  lông  dê  so  ra  nhuyễn  hơn  lông  bò  rất  nhiều.  Lại  chia 

dương  mao  trần  thành  bảy  phần,  mỗi  một  phần  là  “thố  mao  trần”  (bụi  trên 

đầu  sợi  lông  con  thỏ).  Thố  mao  trần  lại  chia  thành  bảy  phần,  thì  mỗi  một 

phần  gọi  là “thủy  trần”, có thể  xuyên qua  nước không trở  ngại  gì. Nước có 

mật độ, nhưng giữa các phân tử nước vẫn có khoảng trống, hạt thủy trần có 

thể trôi qua những khoảng trống ấy. Lại chia thủy trần thành bảy phần, mỗi 

một phần là “kim trần”. Mật độ (density) của kim loại rất lớn, nhìn dưới kính 

hiển  vi  vẫn có khoảng trống, kim  trần có thể  vượt qua những khoảng trống 

ấy không bị chướng ngại. Kim trần lại chia thành bảy phần thì mỗi một phần 

gọi  là  “vi  trần”.  Thiên  nhãn  của  A  La  Hán  mới  thấy  được  vi  trần.  Vi  trần 

chưa phải là nhỏ nhất, lại chia thành bảy phần nữa thì gọi là “sắc tụ vi”; lại 

chia thành bảy phần nữa thì gọi là “cực vi vi”, không thể chia nhỏ hơn được 

nữa. Phật nhãn thấy được cực vi vi. 

Trần số: đem tam thiên đại thiên thế giới (Ngân Hà hệ) nghiền thành vi 

trần, số đến vô lượng vô biên, trong mỗi một trần lại có vi trần số chư Phật. 

“Đều ở giữa chúng hội Bồ Tát” : Mỗi một đức Phật lại có hải hội Bồ Tát 

vây quanh, Bồ Tát rất nhiều. 

 “Pháp  giới  vô  tận  trần  cũng  thế” :    Vô  tận  pháp  giới,  trong  mỗi  một  vi 

trần  đều  có  số  lượng  các  thế  giới  như  thế,  đấy  là  cảnh  giới  đích  thân  Phật 

chứng  nhập.  Cảnh  giới  ấy  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  còn  gọi  là  Nhất  Chân  Pháp 

Giới, tức là Thật Báo Trang Nghiêm Tịnh Độ của A Di Đà Phật. 

 “Tin  sâu  chư  Phật  thảy  sung  mãn” :  Chẳng  phải  là  cảnh  giới  chúng  ta, 

dựa  vào  đâu  để  tin  chẳng  nghi  ngờ  đây?  Căn  cứ  vào  nhân  cách  của  Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni,  Phật  chẳng  nói  dối.  Cảnh  giới  đúng  thật  như  thế,  kinh 

Kim Cang  gọi cảnh  giới ấy  là   “chư pháp  Thật Tướng” , chỉ có Phật  và các 

đại Bồ Tát mới chứng được. 

 “Đều  dùng  hết  thảy  biển  âm  thanh,  thốt  trọn  vô  tận  lời  nói  hay” :  Tán 

thán đương  nhiên phải sử dụng  ngôn  từ, dùng âm thanh. Chúng ta chỉ  nghĩ 

dùng  âm  thanh  để  ca  xướng,  dùng  ngôn  từ  khen  ngợi  Phật;  tướng  nói  như 

thế thật ra rất thô, có vậy hàng sơ học mới có thể lãnh hội được. Nếu nói sâu 

hơn, chúng ta không cách chi hiểu được. 

Nói đúng ra, mọi âm thanh trong thế giới đều là khen Phật, hết thảy ngôn 

từ không chi chẳng diệu, kể cả tiếng người chửi nhau, cãi cọ cũng thế, chúng 

ta không cách gì hiểu được. Có tâm đắc phẩm Quán Thế Âm Nhĩ Căn Viên 

Thông  của  kinh  Lăng  Nghiêm  mới  hòng  lãnh  hội  được!  Hiện  tại,  chúng  ta 

nghe có âm thanh đẹp dạ, có âm thanh thô tháo đáng chán ghét là vì chúng ta 

dùng  cái  tâm  phân  biệt  để  nghe,  dùng  Ý  Thức  để  nghe,  chúng  ta  chỉ  nghe 

Thanh  Trần.  Bồ  Tát  lìa  tâm  ý  thức  mà  nghe,  nên  trong  hết  thảy  biển  âm 

thanh,  hết  thảy  biển  ngôn  từ,  Ngài  chẳng  có  tâm  phân  biệt,  chẳng  có  tâm 

chấp trước, chẳng có tâm  vọng tưởng,  hoàn toàn dùng tâm thanh tịnh.  Tâm 

thanh tịnh nơi Nhĩ Căn gọi là Tánh Nghe. Cái được nghe bởi Tánh Nghe là 

Thanh Tánh, chẳng phải là Thanh Trần. Đó gọi là chân chánh tán thán đấy! 

Bởi vậy, chửi người, cãi cọ cũng là tán thán, điều này kỳ diệu chẳng thể 

diễn tả nổi, chúng ta phải tu điều này. Tu xưng tán phải tu từ đây thì chúng 

ta mới có thể nhập cảnh giới giải thoát chẳng thể nghĩ bàn. Nếu không, suốt 

ngày  từ sáng  đến  tối  ca  xướng,  tán  thán  Phật,  Bồ  Tát,  nhưng  Phật,  Bồ  Tát 

vẫn  là  Phật,  Bồ  Tát,  phàm  phu  vẫn  là  phàm  phu.  Tán  thán  rồi  quý  vị  cũng 

biến  thành  Phật,  Bồ  Tát,  như thế  mới  là  đúng!  Bởi  thế,  Ngài  đối  với  thanh 

âm  chẳng  hề  chọn  lựa,  chẳng  có  phân  biệt,  đối  với  ngôn  từ cũng  chẳng  có 

chọn  lựa.  Vì  thế  mới  là  diệu  ngôn,  hễ  có  chọn  lựa  thì  chẳng  còn  diệu  nữa! 

Hết thảy âm thanh ngôn từ đều lưu xuất từ pháp tánh, lại quy vào pháp tánh. 

Người bình phàm  vừa  nghe  liền khai  ngộ  kiến tánh  là  vì  họ dùng cái Tánh 

Nghe để nghe Thanh Tánh, dùng Tánh Thấy để thấy Sắc Tánh. 

Dù nói đến sáu tánh nơi sáu căn, cũng như sáu tánh nơi sáu trần; thật ra, 

tánh  chỉ  là  một,  nhất  định  chẳng  có  hai  tánh  thì  mới  gọi  là  tu  cái  nguyện 

“xưng tán”. Xưng tán là đào luyện tâm thanh tịnh từ nơi âm thanh, lễ kính là 

luyện tâm thanh tịnh từ nơi  hết  thảy  người, vật, sự tướng.  Lễ kính  là  thanh 

tịnh, tán thán cũng là thanh tịnh. Mỗi một đại nguyện điều nào cũng nói đến 

thanh tịnh, tu tâm thanh tịnh từ những điều đó nên pháp môn này gọi là Đại 

Bất Tư Nghị Pháp Môn. Chỗ nào cũng dạy chúng ta minh tâm kiến tánh, chỗ 

nào cũng dạy chúng ta nhất tâm bất loạn. 

 “Tột  cùng  hết  thảy  kiếp  vị  lai” :  Thời  gian  tu  hành  chẳng  gián  đoạn, 

trong quá trình tu hành chẳng có kỳ hạn, sau khi tu hành viên mãn mới có kỳ 

hạn. Vì thế, Phật, Bồ Tát mới chứng viên mãn ba thứ Bất Thoái. Có kỳ hạn 

là có lúc kết thúc, pháp môn này vô thỉ cũng vô chung. Chư vị nghĩ kỹ xem: 

Tu  tâm  thanh  tịnh,  tâm  thanh  tịnh  có  đầu  có  cuối  chăng?  Tâm  thanh  tịnh 

chẳng có đầu lẫn cuối! 

Duy  Thức  nói:   “Phương  phần,  thời  phần,  đều  là  hành  pháp  bất  tương 

 ưng”.  Phương phần là không gian, Đông, Tây, Nam, Bắc, bốn phương bàng, 

trên, dưới. Thời phần là thời gian, quá khứ, hiện tại, vị lai. Có những sự tình 

đó,  dẫu  là  có,  nhưng  chỉ  là  khái  niệm  trừu  tượng,  chẳng  phải  là  sự thật  cụ 

thể, nhưng đối với khái niệm trừu tượng chúng ta thường lầm lẫn, coi chúng 


là thật, tựa hồ thật sự có những sự tình đó; kỳ thật, chúng nào có. Phá được 

cái ải đó, tức  là phá được cả không  gian  lẫn thời  gian, thì  mới  là  giải thoát 

rốt  ráo.  Tâm  thanh  tịnh  chẳng  có  mười  phương,  chẳng  có  ba  đời,  cho  nên 

mới nói:  “Tột cùng vị lai hết thảy kiếp”.  Cách nói như vậy, đối với người sơ 

học thật không gì cổ vũ lớn hơn nữa, chúng ta phải hiểu rõ sự thật này, phải 

tinh tấn nỗ lực không ngừng, chẳng nên giải đãi, chẳng được thoái chuyển. 

 “Khen biển công đức Phật sâu thẳm” : công đức Phật vô lượng vô biên, 

tán  thán  chẳng  thể  cùng  tận.  Nói  trên  mặt  Sự,  lễ  kính  bao  gồm  hết  thảy 

chúng sanh, chúng sanh đều có Phật tánh,  hết thảy chúng sanh vốn là Phật. 

Bởi  thế  phải  lễ  kính  hết,  chẳng  được  phân  biệt,  chấp  trước,  phải  dùng  cái 

tâm  thanh  tịnh,  bình  đẳng  để  tu.  Xưng  tán  thì  phải  coi  là  xứng  tánh  hay 

không xứng tánh, cũng phải xét là thiện hay ác. Chư vị phải biết thiện - ác là 

bình  đẳng,  chân  -  vọng,  tà  -  chánh  cũng  là  bình  đẳng,  chẳng  có  pháp  nào 

không bình đẳng. Vì sao xưng tán phải phân biệt? Đối với Pháp Thân đại sĩ 

mà nói thì là bình đẳng, nhưng đối với phàm phu chúng ta bèn có sai biệt. 

Trong phần Trường Hàng nói “xưng tán Như Lai”, nhưng phần kệ tụng 

nói  “xưng  tán  Phật”  chứ  không  xưng  tán  Như  Lai.  Ở  đây  là  cảnh  giới  Bồ 

Tát, là bình đẳng, gọi là Nhất Chân Pháp Giới. Phần Trường Hàng có phân 

biệt là vì nói với chúng ta. Tâm chúng ta bất bình đẳng, có chân - vọng, tà - 

chánh, thị - phi, thiện - ác; chúng ta chẳng tán thán  ác pháp, tán thán thiện 

pháp. Trong Kệ Tụng là pháp bình đẳng, phần Trường Hàng là pháp sai biệt, 

là nhân quả sai biệt. Phật thuyết pháp thật xảo diệu thay! 

---o0o--- 

1.3. Kệ Tụng Quảng Tu Cúng Dường 

Chánh kinh:  

 Dĩ chư tối thắng diệu hoa man,  

 Kỹ nhạc, đồ hương, cập tán cái,  

 Như thị tối thắng trang nghiêm cụ,  

 Ngã dĩ cúng dường chư Như Lai,  

 Tối thắng y phục, tối thắng hương,  

 Mạt hương, thiêu hương, dữ đăng, chúc,  

 Nhất nhất giai như Diệu Cao tụ,  

 Ngã tất cúng dường chư Như Lai,  

 Ngã dĩ quảng đại thắng giải tâm,  

 Thâm tín nhất thiết tam thế Phật,  

 Tất dĩ Phổ Hiền hạnh nguyện lực,  

 Phổ biến cúng dường chư Như Lai.  

 (Dùng các tràng hoa đẹp tối thắng,  

 Âm nhạc, hương bôi, và tàn, lọng,  

 Đồ trang nghiêm tối thắng như thế,  

 Tôi dùng cúng dường các Như Lai.  

 Y phục tối thắng, hương tối thắng,  

 Hương bột, hương đốt, và đèn đuốc,  

 Mỗi thứ chất như núi Tu Di,  

 Tôi đều cúng dường các Như Lai.  

 Tôi dùng tâm thắng giải rộng lớn,  

 Tin sâu hết thảy ba đời Phật,  

 Đều dùng sức hạnh nguyện Phổ Hiền,  

 Cúng dường trọn khắp các Như Lai)   

Bài Tụng thứ ba là Quảng Tu Cúng Dường. Cúng dường là bố thí, bố thí 

là  dạy  chúng  ta  tu  Xả,  dạy  chúng  ta  buông  xuống.  Nhất  định  phải  tu  cúng 

dường, buông hết thảy thân tâm thế giới xuống. Cúng dường chư Phật, cúng 

dường chúng sanh, cúng dường pháp giới, hết thảy đều cúng dường. Đem trí 

huệ,  sức  lực,  của  cải,  kỹ  năng  của  mình  cống  hiến  cho  xã  hội,  vì  hết  thảy 

chúng sanh phục vụ, chẳng cần báo đáp. Công đức của cúng dường bố thí là 

đoạn  trừ  phiền  não;  tâm  keo  tiếc  tham  ái,  tâm  ưu  lự,  tâm  vướng  mắc  đều 

chẳng còn nữa, rất tự tại! Hiện thời quý vị có tiền nhưng chẳng tự tại, có địa 

vị  nhưng chẳng tự tại,  là do trong tâm  quý vị còn  vướng  mắc, ưu  lự, phiền 

não. Đức Phật dạy chúng ta bố thí tức là dạy cho chúng ta cách đạt đại tự tại. 

Đại tự tại là chân khoái lạc, chân hạnh phúc. Có lẽ có người sợ rằng hết 

thảy thân  tâm  thế  giới đều buông bỏ  hết, thì còn được cái  gì  nữa?  Làm sao 

sống nữa đây? Đúng vậy! Đời người chẳng cần phải sống nữa, đời sống lục 

đạo chẳng cần trải qua nữa, mà là sống đời của Phật, của Bồ Tát. Sống đời 

của Phật, của Bồ Tát thì như người trong thế giới Cực Lạc nghĩ đến ăn món 

gì,  vừa  mới  nghĩ  thì  thứ  mình  nghĩ  tưởng  đã  hiện  ra  trước  mắt,  chẳng  cần 

phải nấu nướng, muốn mặc y phục gì, chẳng cần phải may vá, trong tâm vừa 

tưởng, y phục liền khoác trên thân, đó là cuộc sống của Phật, Bồ Tát. Nghĩ 

muốn ở trong nhà cửa theo cách thức nào, mình đã ở trong nhà như thế rồi. 

Muốn nhà lớn thêm một chút, nhà liền lớn thêm một chút. Nghĩ muốn nhỏ đi 

chút,  nó  liền  nhỏ  lại.  Không  điều  gì  chẳng  vừa  ý  người.  Vì  sao  cuộc  sống 

được  tự  tại  như  thế?  Là  vì  họ  chẳng  có  ưu  lự,  vướng  mắc,  phiền  não.  Tin 

tưởng nhân duyên quả báo, tu bố thí cúng dường, trong một đời này sẽ được 

phước báo vô  lượng, có thể tu đến  mức  hữu cầu tất ứng,  ngay cả thọ  mạng 

còn có thể kéo dài, huống chi là bệnh khổ? 

Hai  bài kệ  này  nói  về các thứ để cúng dường.  “Tối thắng”   nghĩa  là  tốt 

đẹp nhất.  “Man”  là tràng hoa.  “Diệu hoa”: chẳng phải loại hoa tầm thường 

mà  còn  hàm  chứa  pháp  nghĩa  trong  ấy,  đấy  là  diệu.  Tu  hành  giống  như nở 

hoa, tương lai nhất định chứng quả. Trông thấy hoa bèn nghĩ ta phải tu hành. 

Hoa  tượng  trưng  Lục  Độ  Vạn  Hạnh;  trong  kinh  này  Hoa  tượng  trưng  cho 

mười  Ba  La  Mật,  mười  đại  nguyện  vương.  Trông  thấy  hoa,  phải  nghĩ  tu 

mười độ, hạnh nguyện Phổ Hiền. Diệu hoa nghĩa là từ nơi hoa ấy, quý vị bèn 

khởi giác quán. 

 “Kỹ nhạc”  là âm nhạc ca vũ. Người Tiểu Thừa phiền não nặng nên pháp 

Tiểu  Thừa  cấm  ngặt  âm  nhạc  ca  múa;  pháp  Đại  Thừa  xướng  ca,  nhảy  múa 

cúng  dường  Phật.  Tuy  dùng  kỹ  nhạc  cúng  dường,  tâm  Phật,  Bồ  Tát  quyết 

định  thanh  tịnh.  Dùng  tâm  thanh  tịnh  để  diễn  tấu,  để  lắng  nghe,  không  gì 

chẳng phải là minh tâm kiến tánh . “Đồ hương”  (hương bôi): hương bôi trên 

thân,  giống  như  nước  hoa.  “Tán  cái”   (tàn  lọng):  Tán  để  che  mát,  lọng  để 

ngăn  bụi.  Tâm  địa  phải  thanh  lương,  phải  chẳng  nhiễm  mảy  trần,  tàn  lọng 

thể hiện ý nghĩa đó. 

“Đồ trang nghiêm tối thắng như thế, tôi dùng cúng dường các Như Lai” : 

Các  vật  cúng  dường  như  trên  vừa  nói,  số  lượng  thật  rất  nhiều.  Những  vật 

cúng dường ấy, Phật chớ hề cần đến. Ở đây dùng chữ  “Như Lai”  chứ không 

dùng  chữ   “Phật”.   Nói  Phật  là  từ  sự  tướng,  nói  Như  Lai  là  từ  Tánh  (bản 

tánh)  mà  nói.  Tôi  cúng  dường  Như  Lai  tức  là  cúng  dường  Chân  Như  Bản 

Tánh của chính mình. 

Vì  sao  cúng  dường  tự  tánh  chính  là  cúng  dường  Như  Lai?  Kinh  dạy: 

 “Mười phương ba đời Phật, cùng chung một Pháp Thân”.  Như Lai là Pháp 

Thân. Trong tâm thanh tịnh chẳng  hề có cách  ngăn, chẳng có chướng  ngại, 

tột cùng pháp giới khắp hư không giới đều là một Như Lai, Chân Như Bản 

Tánh mà thôi! Xứng tánh lẽ đâu chẳng cúng trọn khắp? 

 “Y  phục  tối  thắng,  hương  tối  thắng”:  Y  phục  che  đậy,  biểu  thị  Nhẫn 

Nhục Ba La Mật. Khi có lễ lạc thì mặc lễ phục, nên y phục cũng biểu thị cho 

lễ.  “Tối  thắng  hương” :  hương  biểu  thị  tánh  hương,  hương  biểu  thị  Giới 

Định.  Hương  có  rất  nhiều  chủng  loại,  “mạt  hương”   là  hương  bột,  “thiêu 

 hương”   là  hương  đốt.  “Đèn  đuốc”   tượng  trưng  cho  quang  minh,  trí  huệ. 

Ánh  sáng  mặt  trời,  mặt  trăng,  tinh  tú,  ánh  sáng  đèn  đều  biểu  thị  Bát  Nhã 

quang minh của tự tánh. Trông thấy quang minh, cảnh tỉnh mình phải tu cho 

tâm  địa  quang  minh,  thanh  tịnh,  hợp  nhất  cùng  ánh  sáng  của  mặt  trời,  mặt 

trăng, đèn đuốc. 

 “Mỗi thứ chất như núi Tu Di” : những thứ vật cúng dường chất cao như 

núi Diệu Cao (Tu Di sơn), tôi đều dùng để cúng dường Như Lai. 

Chúng  ta  cần  phải  hiểu  ý  nghĩa  về  mặt  pháp  của  vật  cúng  dường.  Quy 

nạp lại mà nói, “hạnh nguyện” là năng cúng dường, Pháp là sở cúng dường. 

Nhất định phải hiểu được ý nghĩa thù thắng nơi kinh thì sau đấy chính mình 

mới có thể tương ứng với cảnh giới được, mới hòng tu được công đức lợi ích 

chân thật nơi mười đại nguyện vương.    

---o0o--- 

1.4. Kệ tụng sám hối nghiệp chướng 

      Chánh kinh:  

       Ngã tích sở tạo chư ác nghiệp,  

 Giai do vô thỉ tham sân si,  

 Tùng thân ngữ ý chi sở sanh,  

 Nhất thiết ngã kim giai sám hối.  

 (Tôi xưa trót tạo các ác nghiệp,  

 Đều do vô thỉ tham - sân - si,  

 Từ thân ngữ ý phát sanh ra,  

 Hết thảy tôi nay đều sám hối)  

Bài tụng thứ tư: sám hối nghiệp chướng. 

 “Ngã  tích  sở  tạo  chư  ác  nghiệp” (Tôi  xưa  trót  tạo  các  ác  nghiệp): 

 “Tích”  là quá khứ, từ vô thỉ kiếp đến nay đời đời kiếp kiếp tạo tác ác nghiệp 

vô lượng vô biên. Đời người khổ rất nhiều, chướng ngại nhiều, mười chuyện 

hết tám chín chuyện chẳng như ý; chuyện xứng tâm vừa ý rất khó gặp được. 

Những  chướng  ngại  như  vậy  là  hậu  quả  của  những  ác  nghiệp  đã  tạo  trong 

đời  quá  khứ,  chỉ  mình  đức  Phật  mới  sám  trừ  sạch  được  hết  thảy  nghiệp 

chướng. Đẳng Giác Bồ Tát vẫn còn một phần sanh tướng vô minh chưa phá, 

đó  là  ác  nghiệp  của  họ.  Phàm  phu  chúng  ta  gây  nghiệp  chướng  giết,  trộm, 

dâm, dối, tham, sân, si, mạn rất nặng. Những nghiệp chướng ấy chướng tâm 

thanh tịnh của ta;  nghiệp chướng nếu chẳng tiêu trừ, không cách chi tu  học 

thành tựu. 

Chưa  ra  khỏi  tam  giới  thì  thiện  nghiệp  vẫn  là  một  thứ  ác  nghiệp;  nhà 

Phật gọi là  “tam thế oán”.  Đời thứ nhất làm được rất nhiều việc tốt, đời thứ 

hai hưởng thiện quả, hưởng thọ đại phước báo trong trời người, trong xã hội 

có địa vị rất cao, làm quan to, trở thành giàu có lớn. Nhưng trong lúc hưởng 

thụ quả báo một đời, quên mất tu thiện, dẫu có tu thiện cũng chẳng làm được 

mấy.  Vì  thế,  quả  báo  lành  hưởng  hết,  đời  thứ  ba  do  thiện  ít  ác  nhiều,  ác 

nghiệp hiện tiền, vào trong tam đồ. Ví như: người giàu ngày ngày ăn cá, ăn 

thịt, cả  mấy  mươi  năm tạo biết bao sát  nghiệp?  Người có thế  lực  lắm phen 

lầm lỡ, gây rất nhiều bất lợi cho người khác! 

Thế nào là sự lành chân chánh? Ngoại trừ niệm Phật ra, những thứ khác 

đều chẳng phải là sự lành chân chánh. Sự lành chân chánh phải là ngay trong 

một đời này quyết định vượt thoát luân hồi lục đạo. Tu các pháp môn khác, 

không pháp nào có thể khiến quý vị ngay trong một đời vượt thoát tam giới, 

vẫn ở trong luân hồi, nên chúng chẳng phải là thiện nghiệp. 

A Di Đà Phật đại từ đại bi, giúp cho bọn chúng sanh nghiệp chướng sâu 

nặng chúng ta, mở cho chúng ta một con đường lớn để thành Phật. Chúng ta 

tin  được,  nguyện  được,  hành  được  thì  thành  tựu  ngay  trong  một  đời,  đới 

nghiệp vãng sanh. Sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, nghiệp chướng từ 

vô  thỉ  kiếp  đến  nay  của  chúng  ta  tiêu  trừ  hết.  Công  đức  niệm  Phật  rất  lớn, 

tiêu trừ được hết thảy nghiệp. 

 “Đều do vô thỉ tham - sân - si” : Câu này nêu lên cái nhân tạo nghiệp. Ác 

nghiệp sanh khởi từ tham - sân - si. Người tu hành phải tu từ căn bản, phải 

trực tiếp đoạn tham - sân - si. 

Chẳng những hết thảy pháp thế gian, ngũ dục, lục trần đều buông xuống, 

chẳng được tham, mà thậm chí hết thảy Phật pháp xuất thế gian, Bồ Đề, Niết 

Bàn cũng chẳng được tham. Chỉ cần có một ý niệm tham liền tạo ác nghiệp. 

Lục đạo chúng sanh tham ngũ dục, lục trần, hàng Nhị Thừa tham thiên chân 

Niết  Bàn,  tham  Thiền  Định,  Đại  Thừa  Bồ  Tát  tham  độ  chúng  sanh,  đều  là 

tâm tham. Chẳng tham  mới có thể thành tựu. Sân  là sân khuể, chướng  ngại 

đạo  nghiệp,  chướng  ngại  tâm  tánh,  chướng  ngại  tâm  thanh  tịnh,  nên  phải 

đoạn trừ. Ngu si: chân - vọng, tà - chánh, thị - phi, thiện - ác, lợi - hại chẳng 

thể phân biệt, cứ điên đảo thì gọi là ngu si. Chẳng hạn như: Chẳng thể phân 

biệt những loại giả danh Phật giáo chỉ mang hình thức Phật giáo bên ngoài là 

ngu si, chẳng biết chọn lựa pháp môn thích hợp hoàn cảnh tu học và trình độ 

của chính mình thì cũng là ngu si. 

Tâm tham nặng đọa trong đường ngạ quỷ, tâm sân nặng đọa trong đường 

địa ngục, ngu si đọa trong đường súc sanh. Không tham, không sân, không si 

là  ba  thiện  căn,  thế  gian,  trời,  người,  hết  thảy  pháp  lành  do  đấy  mà  sanh. 

Chúng ta muốn được phước báo trời người thì tối khẩn là phải chuyển tham 

- sân - si (ba độc phiền não) thành ba thiện căn, đấy mới là chân chánh sám 

hối. Sám hối là sửa lỗi đổi mới vậy! 

 “Từ thân - ngữ - ý phát sanh ra” : Câu này nói đến công cụ tạo nghiệp. 

Thân là thân thể tạo giết, trộm, dâm; ngữ là ngữ ngôn, tạo khẩu nghiệp: nói 

dối, nói đôi chiều, nói ác, thêu dệt; ý là ý niệm, khởi tham - sân - si, chẳng 

tin lời Phật, Bồ Tát giáo huấn, chẳng thể tu hành đúng như lời dạy. Thân ngữ 

ý  nghiệp  ngày  ngày  bất  tri  bất  giác  tạo  nghiệp,  đóng  vai  trò  chủ  chốt  tạo 

nghiệp là tham - sân - si. Đa số người đời chẳng biết căn bệnh, lầm lỗi của 

chính mình, nhưng thấy rõ lỗi lầm, tật xấu của người khác. Biết lỗi lầm của 

chính  mình bèn  giác  ngộ. Sau khi  giác  ngộ, liền có thể sửa đổi tật  xấu, tập 

khí của chính mình. Đó là tu hành, là chân chánh sám hối. 

 “Hết thảy tôi nay đều sám hối” : Sám hối là đổi lỗi tự sửa, về sau chẳng 

tái phạm, chứ chẳng phải  là đem tội  lỗi của chính  mình đối trước Phật đọc 

một  lượt,  dập  đầu  mấy  lượt,  cầu  Phật,  Bồ  Tát  tha  thứ.  Phật,  Bồ  Tát  chẳng 

quan tâm đến chuyện của quý vị, sám hối là chuyện của quý vị. Phật, Bồ Tát 

chỉ cảnh tỉnh chúng ta, chỉ dạy chúng ta.  Chân chánh sám  hối  là  hiểu được 

lỗi lầm của chính mình, A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, một câu A Di Đà Phật 

niệm đến cùng cực, liền có thể sám trừ tội nghiệp của chính mình, hết thảy 

tội lỗi trước đây chẳng nghĩ đến nữa, chỉ nghĩ đến A Di Đà Phật, chỉ niệm A 

Di Đà Phật, tội nghiệp của quý vị sẽ sám trừ sạch. 

---o0o--- 

1.5. Kệ tụng tùy hỷ công đức 

      Chánh kinh:  

 Thập phương nhất thiết chư chúng sanh,  

 Nhị thừa hữu học cập vô học,  

 Nhất thiết Như Lai dữ Bồ Tát,  

 Sở hữu công đức giai tùy hỷ.  

 (Mười phương hết thảy các chúng sanh,  

 Nhị Thừa hữu học và vô học,  

 Hết thảy Như Lai và Bồ Tát,  

 Bao nhiêu công đức đều tùy hỷ)   

Bài tụng thứ năm là tùy hỷ công đức. Công là công phu. Công phu như 

thế nào được quả báo như thế ấy, đó gọi là công đức. Công đức do tự mình 

tu,  người  khác  chẳng  đoạt  được,  quý  vị  cũng  chẳng  có  cách  nào  đem  cho 

người khác được. Phước đức do tự mình tu có thể đem cho người khác được; 

người  khác  tu  có  thể  cho  chúng  ta  được.  Phước  báo  của  họ  lớn,  ta  cũng 

hưởng ké,  hưởng được chút phước. Chúng ta phước báo  lớn,  thích  giúp  đỡ 

người khác, người khác được hưởng phước báo của ta. Phước báo có thể dời 

chuyển,  công  đức  chẳng  thể  dời  chuyển  được.  Công  đức  do  mình  tự  tu  tự 

được, người khác không cách gì làm thay được. 

Ở đây, tùy hỷ công đức lấy công đức làm chủ, phước đức được tính gộp 

trong  ấy.  Trong  công  đức  nhất  định  phải  có  phước  đức,  trong  phước  đức 

không  nhất định có công đức. Công đức  là Định  - Huệ, Giới  là phước đức. 

Trì giới đắc Định thì Giới cũng biến thành công đức. 

Cảnh  giới  nói  trong  bài  kệ  rất  lớn.  “Mười  phương  hết  thảy  các  chúng 

 sanh” ,  chữ   “chúng  sanh”   chỉ  lục  đạo  chúng  sanh  (phàm  phu).  Lục  đạo 

chúng  sanh  ác  nhiều,  thiện  ít.  Nếu  những  chúng  sanh  ấy  khởi  thiện  niệm, 

làm được thiện hành (việc lợi ích cho chúng sanh), chúng ta đều tận tâm tận 

lực  giúp đỡ  họ, thành  toàn cho họ trong  việc tạo phước cho  hết thảy chúng 

sanh. Công đức tùy hỷ của chúng ta cũng to như công đức của họ vậy. 

 “Nhị Thừa hữu học và vô học” : Nhị Thừa chỉ Thanh Văn, Duyên Giác, 

là Tiểu Thừa. Thanh Văn có tứ quả: Sơ Quả, Nhị Quả, Tam Quả đều gọi là 

 “hữu học”.  Tứ Quả A La Hán là Vô Học. Người tu học pháp Tiểu Thừa từ 

Sơ Học cho đến chứng quả, chúng ta đều phải tùy hỷ, tán thán cả. 

Có lẽ có đồng tu hỏi: “Chúng ta hiện tại tu pháp môn Niệm Phật, sao có 

thể tùy  hỷ  người tu  học  Tiểu Thừa cho  được, chẳng phải  là  xen  tạp đó  ư?” 

Đúng, chẳng sai! Pháp môn Niệm Phật bao gồm hết thảy pháp môn. Ở đây, 

Phổ  Hiền  Bồ  Tát  nói  với  bậc  Pháp  Thân  đại  sĩ  thuộc  thế  giới  Hoa  Tạng, 

đương  nhiên  họ  phải  tùy  hỷ  Tiểu  Thừa.  Chẳng  hạn  như  Tiểu  Thừa  tu  Tứ 

Niệm Xứ: quán thân bất tịnh, quán Thọ là khổ, quán pháp vô ngã, quán tâm 

vô  thường.  Nếu  thường  quán  như  vậy  sẽ  giúp  cho  tâm  địa  chúng  ta  thanh 

tịnh.  Ba  mươi  bảy  đạo  phẩm  có  thể  giúp  chúng  ta  công  phu  thành  phiến, 

nhất tâm bất loạn. Những gì Tiểu Thừa tu học đều là những phương pháp để 

đối  trị  một  chứng  bệnh.  Nếu  chúng  ta  mắc  bệnh  giống  như  thế  thì  có  thể 

dùng phương pháp ấy để đối trị, để trợ tu, niệm Phật là chủ tu. Như Tứ Niệm 

Xứ, Tứ Chánh Cần, Tứ Như Ý Túc, Ngũ Căn, Ngũ Lực, Thất Bồ Đề Phần, 

Bát  Chánh  Đạo  đều  có  thể  chọn  dùng.  Nếu  tâm  địa  thanh  tịnh,  chắc  thật 

niệm Phật, ắt chẳng cần đến những phương pháp đó, những phương pháp đó 

gộp trong một câu Phật hiệu, một câu Phật hiệu công đức vô lượng vô biên. 

 “Hết thảy Như Lai và Bồ Tát” : Đây là Đại Thừa. Bồ Tát viên mãn năm 

mươi mốt địa vị từ địa vị Sơ Tín cho đến Đẳng Giác bèn thành Phật. Bồ Tát 

từ  sơ  phát  tâm  cho  đến  khi  tu  hành  chứng  quả,  ta  cũng  phải  học  tập  theo 

gương ấy, ta cũng phải nghiêm túc nỗ lực học theo quý Ngài. 

 “Tất  cả  công  đức  đều  tùy  hỷ” :  Ở  đây,  tùy  hỷ  đặt  nặng  vấn  đề  học  tập 

theo  họ,  tận  tâm  tận  lực  giúp  đỡ  họ.  Đa  số  người  niệm  mười  đại  nguyện 

vương,  miệng  niệm  tùy  hỷ,  nhưng  chẳng  thật  sự  tùy  hỷ.  Rất  thích  một  bộ 

kinh  thì  phải  tùy  hỷ.  Phát  tâm  y  giáo  tu  hành,  phát  tâm  giảng  bộ  kinh  đó, 

khiến  nó  được  hoằng  dương  quang  đại,  đấy  mới  là  tùy  hỷ.  Cứ  nghĩ  mình 

chẳng  có  năng  lực,  chẳng  có  biện  tài  thì  quý  vị  tự  xem  nhẹ  mình  quá  đấy! 

Cứ chân chánh phát tâm, Tam Bảo bèn gia trì. 

Đại sư Vĩnh Minh Diên  Thọ đời Tống,  lúc chưa  xuất  gia  làm  một chức 

quan  nhỏ,  làm  quan  coi  kho,  thường  lấy  tiền  trong  kho  mua  các  loài  thủy 

tộc:  tôm,  cá  v.v…  để  phóng  sanh.  Vì  thế,  mắc  phải  tội  danh  trộm  đạo  của 

công,  theo  pháp  phải  chịu  tử  hình.  Ngô  Việt  Vương  tín  ngưỡng  Phật  pháp, 

biết  Sư  trộm  dùng  tiền  kho  toàn  là  để  phóng  sanh,  truyền  giám  trảm  quan 

chú ý thái độ của Sư trước lúc thọ hình. Trước lúc bị xử chém, Sư cười khúc 

khích, vui vẻ mừng rỡ, chẳng chút sợ hãi gì. Giám trảm quan hỏi:  

- Sao ông không sợ chết? 

Sư đáp: 

-  Tôi  chỉ  có  một  cái  mạng,  cứu  được  ngàn  ngàn  vạn  vạn  cái  mạng,  rất 

đáng giá! 

Về sau, quốc vương chẳng giết Sư, thả Sư đi, Sư bèn xuất gia. Sư không 

có  tài  ăn  nói,  mộng  thấy  Quán  Âm  Bồ  Tát  dùng  cam  lộ  nhỏ  vào  họng  Sư, 

ngày hôm sau biện tài vô ngại. Sư phát tâm lên đài giảng kinh, hoằng dương 

Phật  pháp  lợi  ích  chúng  sanh.  Chẳng  hề  có  mảy  may  ý  niệm  tự  tư,  tự  lợi, 

Tam Bảo nhất định gia trì, cảm ứng đạo giao, đó gọi là “chân chánh tùy hỷ”. 

---o0o--- 

1.6. Kệ tụng thỉnh chuyển pháp luân 

      Chánh kinh:  

       Thập phương sở hữu Thế Gian Đăng,  

 Tối sơ thành tựu Bồ Đề giả,  

 Ngã kim nhất thiết giai khuyến thỉnh,  

 Chuyển ư vô thượng diệu pháp luân.  

 (Mười phương tất cả Thế Gian Đăng,  

 Lúc mới thành tựu quả Bồ Đề,  

 Nay tôi đều khuyến thỉnh hết thảy,  

 Chuyển pháp luân vi diệu vô thượng)   

Bài  tụng  thứ  sáu  là   “thỉnh  chuyển  pháp  luân”.   Chuyển  pháp  luân  là 

hoằng pháp lợi sanh, đem Phật pháp giới thiệu với người khác. 

 “Mười phương tất cả Thế Gian Đăng” : Đăng (đèn) tượng trưng cho trí 

huệ, quang minh. Thế Gian Đăng là cách nói ví von: Nếu thế gian không có 

Phật  pháp  bèn  là  thời  đại  tối  tăm,  giáo  học  của  Phật  pháp  là  dạy  hết  thảy 

chúng sanh phá mê khai ngộ, khai ngộ là phóng quang minh. Phật pháp giúp 

cho  tự  tánh  của  chúng  ta  phóng  quang,  đấy  chính  là  quang  minh  giáo  học. 

Bởi thế Phật là Thế Gian Đăng (đèn soi thế gian). 

 “Lúc mới  thành  tựu  quả  Bồ Đề” :  Câu  này  sử  dụng  thể  loại  song  quan: 

Một là lúc mới thành Chánh Giác, thị hiện mới thành Phật đạo; hai là bậc Bồ 

Tát Sơ Trụ thuộc Viên Giáo. Trong Thiền Tông, “đại triệt đại ngộ, minh tâm 

kiến  tánh,  kiến  tánh  thành  Phật”  chỉ  bậc  Bồ  Tát  từ  Sơ  Trụ  trở  lên.  Trong 

Tịnh  Độ  Tông,  niệm  Phật  niệm  đến  Lý  Nhất  Tâm  Bất  Loạn  cũng  là   “mới 

 thành tựu Bồ Đề”.   

Hai câu trên có thể hiểu là: Trên từ Phật Như Lai, dưới đến bậc đại thiện 

tri thức chân chánh  hữu tu  hữu chứng, thảy đều bao  gồm  hết,  “nay tôi đều 

 khuyến thỉnh hết thảy, chuyển pháp luân vi diệu vô thượng” : dùng tâm chân 

thành cầu học, lễ thỉnh thiện tri thức hoằng pháp lợi sanh. 

---o0o--- 

1.7. Kệ tụng thỉnh Phật trụ thế 

Chánh kinh: 

 Chư Phật nhược dục thị Niết Bàn,  

 Ngã tất chí thành nhi khuyến thỉnh,  

 Duy nguyện cửu trụ sát trần kiếp,  

 Lợi lạc nhất thiết chư chúng sanh.  

 (Nếu chư Phật toan hiện nhập diệt,  

 Tôi đều chí thành mà khuyên mời:  

 Kính mong ở lâu sát trần kiếp,  

 Lợi lạc hết thảy các chúng sanh)   

Bài tụng thứ bảy  là  “thỉnh chuyển pháp luân”.   Hiện tại, dù Phật chẳng 

tại  thế,  vẫn  có  thiện  tri  thức  (người  sanh  tử tự  tại)  hiện  hữu,  chúng  ta  phải 

khuyên họ chớ nhập diệt; khuyên họ thường trụ thế gian, đấy là nguyện vọng 

của chúng ta. Chư Phật, Bồ Tát trụ thế liên quan đến pháp duyên, hữu duyên 

các  Ngài  bèn  xuất  hiện;  duyên  hết,  các  Ngài  bèn  đi.  Chân  chánh  học  theo 

quý Ngài,  một trăm phần trăm  y  giáo phụng  hành  mới  lưu các Ngài trụ thế 

được.  Nếu  chẳng  thành  tâm  thành  ý  học  theo  các  Ngài,  các  Ngài  bèn  tùy 

duyên.  Người  khải  thỉnh  thiện  tri  thức  giảng  kinh,  phước  báo  vô  cùng  lớn, 

thật sự là rộng lợi chúng sanh. 

Chánh kinh:  

 Sở hữu lễ tán, cúng dường phước,  

 Thỉnh Phật trụ thế chuyển pháp luân,  

 Tùy hỷ, sám hối, chư thiện căn,  

 Hồi hướng chúng sanh cập Phật đạo.   

 (Bao nhiêu phước lễ, tán, cúng dường,  

 Thỉnh Phật ở đời chuyển pháp luân,  

 Các thiện căn tùy hỷ, sám hối,  

 Hồi hướng chúng sanh và Phật đạo)   

Bài kệ này hợp tụng ba nguyện: thường tùy Phật học, hằng thuận chúng 

sanh và phổ giai hồi hướng. Ba nguyện này đều thuộc về hồi hướng. Bài kệ 

này  nói  chung;  ba  câu  đầu  lược  nói  bảy  nguyện  trước,  đem  hết  thảy  công 

đức  đã  tu  ở  trên  hồi  hướng  cho  chúng  sanh  và  Phật  đạo.  Hồi  hướng  chúng 

sanh:  Nếu  chịu  vì  hết  thảy  chúng  sanh  khổ  nạn  mà  tu  học,  ắt  quý  vị  dũng 

mãnh, tinh tấn, chẳng biếng nhác. Hồi hướng Phật đạo tức là hồi hướng Bồ 

Đề, chúng ta tu học chẳng cầu giác ngộ, mà là vì hết thảy chúng sanh cầu sự 

viên mãn giác ngộ nơi chính mình. 

---o0o--- 

1.8. Kệ tụng thường tùy Phật học 

      Chánh kinh:  

 Ngã tùy nhất thiết Như Lai học,  

       Tu tập Phổ Hiền viên mãn hạnh,  

       Cúng dường quá khứ chư Như Lai,  

       Cập dữ hiện tại thập phương Phật.  

       Vị lai nhất thiết Thiên Nhân Sư,  

       Nhất thiết ý nhạo giai viên mãn,  

       Ngã nguyện phổ tùy tam thế học,  

       Tốc đắc thành tựu đại Bồ Đề.  

 (Tôi học theo hết thảy Như Lai,  

 Tu thập hạnh Phổ Hiền viên mãn,  

 Cúng dường quá khứ chư Như Lai,  

 Và cúng hiện tại mười phương Phật.  

 Hết thảy Thầy Trời Người tương lai,  

 Hết thảy ưa thích đều viên mãn,  

 Tôi nguyện học khắp cả ba đời,  

 Mau được thành tựu đại Bồ Đề)  

Trùng  tụng  nguyện  thứ tám   “thường  tùy  Phật  học”.   Phải  học  theo  tam 

thế  chư  Phật:  quá  khứ  Phật,  hiện  tại  Phật,  vị  lai  Phật.  Trong  kinh  văn  đặc 

biệt  nói   “tu tập  hạnh  Phổ  Hiền  viên  mãn”.   Phổ  Hiền  hạnh:  toàn  bộ  đạo  lý 

được nói trong kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm đều là hạnh Phổ 

Hiền cả. Mở đầu kinh, ta đã gặp ngay Phổ Hiền Bồ Tát, đến khi viên mãn tối 

hậu cũng là Phổ Hiền Bồ Tát. Phổ Hiền đại biểu cho viên mãn, kinh này có 

lý luận viên mãn, có phương pháp tu hành viên mãn, cũng như cảnh giới tối 

viên  mãn.  Chiếu  theo  kinh  này  tu  hành  đều  là  người  đại  căn  tánh  viên  đốn 

cả. 

 “Cúng  dường  quá  khứ  chư  Như  Lai,  và  cúng  hiện  tại  mười  phương 

 Phật” :  Cúng  dường  tối  trọng  yếu  là  cúng  dường  bằng  cách  tu  hành.  Chiếu 

theo phương pháp mà tu hành, chính là cúng dường chân chánh. Nếu có thể 

tuyên dương, lưu thông kinh này thì chính là cúng dường thù thắng. 

 “Hết thảy Thầy Trời Người tương lai” : Thiên Nhân Sư là Phật, câu này 

nói  đến  các  vị  Phật  tương  lai.  Phật  tương  lai  chính  là  hết  thảy  chúng  sanh. 

Hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, đều sẽ thành Phật. Học theo các đức 

Phật tương  lai  như thế  nào?  Hết thảy chúng sanh  hễ có chút điểm  lành  nhỏ 

nhoi nào, chúng ta đều phải tùy hỷ, học theo, huống hồ là phát tâm Bồ Đề, tu 

Bồ Tát đạo! Người khéo học thì bất luận cảnh giới nào cũng đều có thể tạo 

thành tựu cho chính mình. Mặt thiện của hết thảy chúng sanh chúng ta phải 

học  theo,  nếu  là  mặt  ác,  chúng  ta  nghe  thấy,  trông  thấy  phải  phản  tỉnh  sâu 

xa,  tự  mình  chẳng  làm  ác,  đó  là  “tùy  học”  vậy.  Nói  cách  khác,  thuận  hay 

nghịch đều là tăng thượng duyên. Người học Phật trong hết thảy hoàn cảnh 

đều tu thành kính, bình đẳng, thanh tịnh, từ bi, đó là Phổ Hiền hạnh. 

 “Hết  thảy  ưa  thích  đều  viên  mãn” :  Hạnh  có  xứng  tánh  thì  mới  gọi  là 

hạnh viên mãn. Nếu đánh mất cái tâm thành kính thì dù có tu hạnh gì đi nữa, 

cũng chẳng thể coi là xứng tánh được! 

“Tôi nguyện học khắp cả ba đời, mau được thành tựu đại Bồ Đề” : Câu 

cuối cùng chính là quả báo, mà cũng là mục tiêu của việc tùy học. Tác phẩm 

Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  Phẩm  Biệt  Hành  Sớ  Sao  ghi:   “Trong  các  chúng 

 sanh,  chỉ  có  trời  và  người  là  có  thể  phát  tâm  Bồ  Đề” .  Tam  ác  đạo  mê  rất 

nặng, nghiệp chướng quá nặng, chẳng dễ phát tâm Bồ Đề. Chỉ có hai đường 

trời và người là có thể phát tâm Bồ Đề, có thể tu hành mười thiện nghiệp, có 

thể  đắc  Tứ  Quả,  có  thể  đắc  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác.  Phương 

pháp để đắc Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác là mười đại nguyện vương 

dẫn  về  Cực  Lạc.  Bởi  thế,  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác  nhất  định 

phải  hoàn  thành  nơi  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Ý  nghĩa  thù  thắng  của 

kinh này nằm ở đây. 

---o0o--- 

1.9. Kệ tụng hằng thuận chúng sanh 

      Chánh kinh:  

       Sở hữu thập phương nhất thiết sát,  

 Quảng đại thanh tịnh diệu trang nghiêm,  

 Chúng hội vi nhiễu chư Như Lai,  

 Tất tại Bồ Đề thọ vương hạ,  

 Thập phương sở hữu chư chúng sanh,  

 Nguyện ly ưu hoạn thường an lạc,  

 Hoạch đắc thậm thâm chánh pháp lợi,  

 Diệt trừ phiền não tận vô dư.  

 (Tất cả cõi nước khắp mười phương,  

 Rộng lớn thanh tịnh, trang nghiêm đẹp,  

 Chúng hội vây quanh các Như Lai,  

 Đều ở dưới cội cây Bồ Đề,  

 Mười phương tất cả các chúng sanh,  

 Nguyện lìa buồn khổ thường an lạc,  

 Đạt lợi rất sâu nơi chánh pháp,  

 Diệt trừ phiền não chẳng còn sót)   

Bài tụng thứ chín là nguyện  “hằng thuận chúng sanh”.  

 “Tất cả cõi nước khắp mười phương”  ý nói cõi nước để nương vào (thế 

giới)  rất  lớn.  Tất  cả  các  chúng  sanh  trong  mười  phương  hết  thảy  cõi  Phật, 

chúng ta phải tùy thuận. 

 “Rộng  lớn  thanh  tịnh,  trang  nghiêm  đẹp” :  Phàm  có  tu  học  pháp  môn 

Phổ Hiền thì mới có thể thật sự thấy các cõi Phật thanh tịnh trang nghiêm vi 

diệu trong mười phương, vì tâm Phổ Hiền là tâm thanh tịnh. Tâm thanh tịnh 

thì thân thanh tịnh. Thân lẫn tâm thanh tịnh thì cảnh giới bên ngoài không gì 

chẳng thanh tịnh. Tất cả những cảnh giới Thiện Tài đồng tử đã trải qua, toàn 

là  những  tịnh  độ  thanh  tịnh  trang  nghiêm  vi  diệu  của  chư Phật,  không  một 

chỗ nào chẳng phải là tịnh độ. Chúng ta thấy có thiện, có ác, chứ Thiện Tài 

chỉ thấy thuần thiện không ác; cách thấy, cách cảm nhận của Ngài khác với 

chúng ta. Chúng ta trông thấy hết thảy cảnh giới đâm ra phiền não, sanh lòng 

mừng, giận, buồn, vui. Thiện Tài đồng tử tiếp xúc cảnh giới bên ngoài chẳng 

sanh phiền não, mà sanh trí huệ, sanh tâm thanh tịnh. Bởi thế, trong tầm mắt 

Ngài toàn  là cõi  nước thanh  tịnh  vi diệu trang  nghiêm. Chúng  ta niệm  Phật 

đến mức Nhất Tâm Bất Loạn sẽ chứng nhập cảnh giới đó, cảnh giới ấy chính 

là cảnh giới của Lý Nhất Tâm Bất Loạn. 

 “Chúng hội vây quanh các Như Lai, đều ở dưới cội cây Bồ Đề” : Chúng 

hội chính là các nơi đại chúng tụ hội, ở đây chỉ các đại Bồ Tát chúng, Bồ Tát 

vây quanh đức Phật, chúng ta phải tùy thuận Bồ Tát. 

Bài kệ thứ hai nói đến việc tùy thuận chúng sanh.  “Mười phương tất cả 

 các chúng sanh” : phạm vi rộng lớn, Thanh Văn, Duyên Giác, lục đạo chúng 

sanh. 

 “Nguyện lìa buồn khổ thường an lạc” : câu này nói lên ý nguyện tu học 

của  Bồ  Tát.  Vì  sao  chúng  ta  học  Phật?  Là  vì  có  thể  lìa  khổ  được  vui.  Nói 

cách khác: Chúng ta tu  hành đừng chỉ  vì  mình, đó  là hạnh  Phổ  Hiền. Ta tu 

học vì đại chúng, chính mình phải chịu nhiều phần khổ sở, đại chúng chịu ít 

phần khổ sở, thay thế chúng sanh chịu khổ mà! Dẫu chúng sanh ai nấy đều 

có  nghiệp  báo,  chúng  ta  chẳng  chịu  thay  được,  nhưng  tâm  chúng  ta  viên 

mãn,  thật  sự  có  lòng  muốn  chịu  khổ  thay  cho  họ  thì  niệm  niệm  viên  mãn 

công đức. Nhờ đó, trong quá trình tu học, đối với hết thảy khổ nạn phải chịu 

đựng,  bản  thân  mình  cũng  có  thể  chịu  đựng  được.  Tự  mình chẳng  oán  trời 

trách người, vì đó [cũng như là] chịu khổ thay cho hết thảy chúng sanh, đó là 

ý nguyện của Bồ Tát, là ý nguyện của chính mình. 

 “Đạt lợi rất sâu nơi chánh pháp” : Lợi là ích lợi. Chỉ có tín nguyện viên 

mãn  thì  mới  hòng  đạt  lợi  ích  chân  thật  nơi  Phật  pháp.  Hiện  thời,  muốn  đạt 

được chánh pháp rất sâu rất khó. Trong đời Mạt Pháp, tà sư thuyết pháp như 

cát sông Hằng, tà và chánh rất khó phân biệt. Đi theo đường tà, lầm tưởng là 

chánh,  tu  trì  một  đời  chẳng  những  mất  trắng,  còn  e  chuốc  lấy  rất  nhiều  tội 

nghiệp,  rất  nhiều  quả  báo  chẳng  như  ý.  Trong  lúc  chúng  ta  chẳng  có  năng 

lực  phân  biệt  tà  chánh  thì  phải  thường  đọc  tụng  kinh  điển  Đại  Thừa,  đãi 

người tiếp vật lấy kinh điển làm tiêu chuẩn, dùng tiêu chuẩn đó để tiếp cận 

chánh pháp, lấy tiêu chuẩn đó để ngoảnh mặt cùng tà pháp. Tham cầu danh 

văn  lợi  dưỡng  là  tà  pháp,  lợi  ích  hết  thảy  chúng  sanh  là  chánh  pháp;  trong 

quá  trình phát  nguyện tu  học, ắt có  thể đạt được  lợi  ích  nơi chánh pháp  rất 

sâu. Chánh pháp rất sâu chính là thành kính, thanh tịnh, bình đẳng, từ bi. 

 “Diệt trừ phiền não chẳng còn sót” : tham, sân, si, mạn, thân kiến, biên 

kiến, kiến thủ kiến, giới thủ kiến, thành kiến rất sâu, đều là cội nguồn phiền 

não.  Chỉ  cần  đạt  được  chánh  pháp,  tâm  địa  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  từ  bi  thì 

mới dẹp trừ được tất cả phiền não từ cội rễ. 

Học  tập  hằng  thuận  giúp  ta  phá  được  chấp  trước.  Nếu  phá  được  Ngã 

Chấp,  niệm  Phật  sẽ  đạt  Sự  Nhất  Tâm  Bất  Loạn.  Niệm  niệm  đều  vì  lợi  ích 

chúng sanh;  niệm  niệm  đều  nhằm tạo phước cho  xã  hội, đấy chính  là  hạnh 

Bồ Tát. 

---o0o--- 

1.10. Kệ tụng phổ giai hồi hướng 

Dưới đây là hai mươi lăm bài kệ tụng về nguyện thứ mười “phổ giai hồi 

hướng”.  Trong  nguyện  thứ  mười  có  phần  phát  đại  nguyện,  tổng  cộng  là 

mười mục nhỏ: nguyện thọ trì, nguyện tu hành được hai thứ lợi ích, nguyện 

thành  thục  chúng  sanh,  nguyện  chẳng  lìa,  nguyện  cúng  dường,  nguyện  lợi 

ích,  nguyện  chuyển  pháp  luân,  nguyện  Tịnh  Độ,  nguyện  thừa  sự,  nguyện 

thành  Chánh  Giác.  Mười  mục  nhỏ  này  đều  được  triển  khai  từ  một  đại 

nguyện   “phổ  giai  hồi  hướng”   của  Bồ  Tát  Phổ  Hiền,  dùng  thể  tài  kệ  tụng 

khiến cho ý nghĩa “phổ giai hồi hướng” được viên mãn hoàn bị. 

---o0o--- 



1.10.1. Nguyện thọ trì 

      Chánh kinh:  

       Ngã vị Bồ Đề tu hành thời,  

 Nhất thiết thú trung thành Túc Mạng,  

 Thường đắc xuất gia tu tịnh giới,  

 Vô cấu, vô phá, vô xuyên lậu,  

 Thiên, Long, Dạ-xoa, Cưu Bàn Trà,  

 Nãi chí nhân dữ phi nhân đẳng,  

 Sở hữu nhất thiết chúng sanh ngữ,  

 Tất giai chư âm nhi thuyết pháp.  

 (Lúc tôi vì Bồ Đề tu hành,  

 Trong hết thảy loài đắc Túc Mạng,  

 Thường được xuất gia, tu tịnh giới,  

 Không nhơ, không phá, không rò rỉ,  

 Trời, Rồng, Dạ Xoa, Cưu Bàn Trà,  

 Cho đến nhân cùng phi nhân thảy,  

 Tất cả hết thảy tiếng chúng sanh,  

 Đều dùng các âm để thuyết pháp)   

 “Lúc  tôi  vì  Bồ  Đề  tu  hành,  trong  hết  thảy  loài  đắc  Túc  Mạng” :  Tu  hành 

nhằm để chính mình thật sự giác ngộ. Người giác ngộ biết  “phàm những gì 

 có hình tướng đều là hư vọng” . Thân là hư vọng, có sanh, có diệt; linh tánh 

là chân, bất sanh bất diệt. Chúng ta phải nhờ vào giả để tu chân, thân là giả, 

nhờ vào cái thân thể hư giả để tu tánh linh của chính mình, tu cái chân tâm 

của chính mình, tu bổn tánh của chính mình. Tu đến mức độ tương đương sẽ 

được Thiên Nhãn, Thiên Nhĩ, Túc Mạng (biết những việc trong các đời quá 

khứ),  đối  với  hết  thảy  sự  lý  thế  gian,  xuất  thế  gian  đều  thấy  rõ  ràng,  minh 

bạch. Đạt thần thông chớ nên khoe khoang. Vì muốn chánh pháp tồn tại lâu 

dài  trong  thế  gian,  đức  Phật  chẳng  dùng  thần  thông  để  giáo  hóa.  Yêu  ma, 

quỷ quái đều có thần thông, nhưng chẳng có chánh tri chánh kiến. Phật, Bồ 

Tát  giảng  kinh  thuyết  pháp  giáo  hóa  chúng  sanh,  dùng  chánh  tri  kiến  giáo 

hóa chúng sanh. 

 “Thường được xuất gia tu tịnh giớ i”: Ở đây  “xuất gia”  không phải là thoát 

ly gia đình mình mà là tâm thoát khỏi nhà vô minh, ra khỏi nhà phiền não, 

còn thân thì thị hiện hoặc xuất gia hoặc tại gia. Đối với thế gian này tâm địa 

chẳng nhiễm mảy trần, đó là  “xuất gia tu tịnh giới”.  Trong năm mươi ba lần 

tham học của kinh Hoa Nghiêm, trong năm mươi ba vị Bồ Tát, thân lẫn tâm 

cùng xuất gia chỉ có năm người; ngoài ra đều là tâm xuất gia, thân chẳng 

xuất gia, là tại gia cư sĩ, nam, nữ, già, trẻ, các hạnh, các nghiệp đều hành Bồ 

Tát đạo. 

 “Không nhơ, không phá, không rò rỉ” : Giới luật thanh tịnh, không phá giới. 

Hai  câu  này  cũng  có  nghĩa  là  hộ  pháp,  giữ  cho  thân  tâm  của  chính  mình 

thanh  tịnh  chính  là  hộ  trì  Phật  pháp.  Thân  tâm  chẳng  thanh  tịnh  chẳng  thể 

thành Phật được. Để cầu  vô  thượng  Bồ  Đề thì  phải  giữ cho thân tâm thanh 

tịnh. 

 “Trời, Rồng, Dạ Xoa, Cưu Bàn Trà, cho đến nhân cùng phi nhân thảy, tất cả 

 hết thảy tiếng chúng sanh, đều dùng các âm để thuyết pháp” : Trong Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, lục trần thuyết pháp, tình và vô tình cùng tuyên 

diệu pháp. Cõi này, tình và vô tình không gì chẳng thuyết pháp, đều dùng 

các âm thanh để thuyết pháp. Chúng ta thấy sắc nghe hương đều có thể khai 

ngộ vậy! Tâm thanh tịnh bèn khai ngộ. 

Lục trần xác thực có thuyết pháp, tiếc rằng tâm chúng ta chẳng thanh tịnh, 

tiếp xúc suốt ngày từ sáng đến tối chẳng những không thể khai ngộ, trái lại 

còn tăng trưởng phiền não. Người tâm địa thanh tịnh gặp cảnh giới bèn tăng 

trưởng Bồ Đề. 

Bài kệ này còn có nghĩa là: Tự mình phát tâm đại từ bi, vì hết thảy chúng 

sanh thuyết pháp, cổ vũ chúng ta bắt chước Bồ Tát, học được một mảy một 

giọt pháp gì đều xoay vần lưu thông, nhất là khuyên người niệm Phật cầu 

sanh Tịnh Độ, phước báo rất lớn. 



---o0o--- 



1.10.2. Nguyện tu hành được hai thứ lợi ích 

      Chánh kinh:  

 Cần tu thanh tịnh Ba La Mật,  

 Hằng bất vong thất Bồ Đề tâm,  

 Diệt trừ chướng cấu vô hữu dư,  

 Nhất thiết diệu hạnh giai thành tựu.  

 Ư chư hoặc nghiệp cập ma cảnh,  

 Thế gian đạo trung đắc giải thoát,  

 Do như liên hoa bất trước thủy,  

 Diệc như nhật nguyệt bất trụ không.  

 (Siêng tu Ba La Mật thanh tịnh,  

 Thường chẳng quên mất tâm Bồ Đề.  

 Diệt trừ chướng cấu không còn sót,  

 Hết thảy diệu hạnh đều thành tựu.  

 Với các hoặc nghiệp và cảnh ma,  

 Được giải thoát nơi đường thế gian,  

 Ví như hoa sen chẳng dính nước,  

 Cũng như nhật, nguyệt chẳng dừng không)  

 “Siêng tu Ba La Mật thanh tịnh” : Ba La Mật là tiếng Phạn, dịch nghĩa sang 

tiếng  Hán  là  Đáo  Bỉ  Ngạn,  rốt ráo  viên  mãn.  Thanh  tịnh  Ba  La  Mật  tức  là 

Lục  Độ  của  Bồ  Tát  vừa  viên  mãn  rốt  ráo  vừa  thanh  tịnh,  hoàn  toàn  chẳng 

chấp trước. 

Kinh Bát Nhã nói  “tam luân thể không”  tức là dạy chúng ta phải lìa hết thảy 

tướng. Ví như tu bố thí, chớ nghĩ rằng: hôm nay tôi tu bao nhiêu bố thí, làm 

được  bấy  nhiêu  việc  tốt!  Có  Ngã,  chấp  vào  Ngã  Tướng  thì  dù  có  tu  bố  thí 

vẫn  chẳng  thanh  tịnh.  Ta  bố  thí  cúng  dường  cho  ai  đó,  tướng  người  cũng 

quên  mất,  trong  tâm  chẳng  nhớ  ai  là  đối  tượng  nhận  bố  thí.  Tiền  tài,  vật 

phẩm  dùng  để  bố  thí  cũng  chẳng  ghi  trong  lòng.  Có  làm  cũng  như  không 

làm, từ đầu đến cuối gìn giữ cái tâm thanh tịnh, một niệm chẳng sanh. Đấy 

chính là như Lục Tổ đại sư đã nói:  “Vốn chẳng có một vật, chỗ nào nhuốm 

 bụi trần!” Đấy mới là chân chánh đạt đến thanh tịnh. Phổ Hiền Bồ Tát dạy 

chúng ta phải nỗ lực tinh tấn tu học thanh tịnh Ba La Mật. 

 “Thường chẳng quên mất tâm Bồ Đề” : Trong Đại Thừa Khởi Tín Luận, Mã 

Minh Bồ Tát giảng Bồ Đề tâm là trực tâm, thâm tâm, đại bi tâm. Trong kinh 

Quán Vô Lượng Thọ, đức Thế Tôn cũng giảng Bồ Đề tâm là chí thành tâm, 

thâm tâm,  hồi  hướng phát nguyện tâm.  Tổng  hợp  lại, chí thành  là trực tâm, 

hồi hướng phát nguyện tâm là đại bi tâm. Trực là chánh trực, chánh: chẳng 

tà, trực: chẳng cong quẹo. Tâm chúng  ta phải chánh, phải trực. Tâm  vốn  là 

chánh trực. Chí thành nghĩa là chân thành đạt đến mức cùng cực, đó là Trực 

Tâm. Trong tâm có cong quẹo, trong tâm chẳng chân thành thì chẳng phải là 

Bồ Đề tâm. 

Bồ Đề là tiếng Phạn, dịch nghĩa sang tiếng Tàu là Giác. Tâm chúng ta vốn là 

giác.  Giác  chẳng  cần  phải  học  mà  vốn  sẵn  có.  Mã  Minh  Bồ  Tát  nói:   “Bổn 

 Giác vốn sẵn có”.  Bổn Giác tức là tâm Bồ Đề, mỗi một chúng sanh chúng ta 

đều sẵn có. Dẫu là có, nhưng hiện tại ta chưa có là vì chẳng giác. Mã Minh 

Bồ Tát lại nói:  “Bất giác vốn là không”.  Bất Giác vốn chẳng có. Do đây biết 

rằng, Bồ Đề tâm chính là chân tâm của chúng ta, chân tâm vốn sẵn có; Bất 

Giác là vọng tâm, vọng tâm vốn là không. Vốn sẵn có thì đương nhiên có thể 

khôi phục, vốn là không thì đương nhiên có thể đoạn trừ. 

Ba  tâm  thật  ra  chỉ  là  một  tâm,  tức  là  chân  tâm.  Trực  tâm,  chí  thành  tâm  là 

bản thể của chân  tâm. Chân  tâm khởi tác  dụng, tác dụng chia  làm  hai  loại: 

Đối với chính mình thì gọi là thâm tâm; đối với người khác thì gọi là bi tâm. 

Thâm  tâm  thanh  tịnh,  từ  bi,  thanh  tịnh  đến  cùng  cực,  từ  bi  đến  cùng  cực. 

Tâm như thế tự nhiên hiếu đức, hiếu thiện. Hiếu đức và hiếu thiện chẳng cần 

phải học mà là công đức của tự tánh. Chân tâm (Bồ Đề tâm) chính là tự tánh. 

Tự  tánh  đối  với  chính  mình  khởi  tác  dụng,  chẳng  cần  người  khác  dạy,  tự 

nhiên hiếu đức, hiếu thiện. 

Đức  và  thiện  đạt  đến  mức  cùng  cực  chính  là  Phật  pháp,  do  đây  biết  rằng: 

người ấy tự nhiên yêu thích Phật pháp, tự nhiên quy hướng, chẳng cần người 

khác dạy, cũng chẳng cần ai khuyến khích, cái tâm ấy gọi là thâm tâm. Đối 

với người khác cũng tự nhiên sanh khởi bi tâm: Trông thấy chúng sanh sung 

sướng,  tự  mình  thật  vui  sướng,  trông  thấy  người  khác  đau  khổ  tự  mình  rất 

buồn  khổ.  Bởi  vậy,  nhất  định  phải  giúp  đỡ  chúng  sanh  lìa  khổ  được  vui. 

Chúng  sanh  lìa  khổ  là  chính  mình  lìa  khổ,  chúng  sanh  được  vui  cũng  như 

chính  mình được  vui. Chúng sanh  và bản  thân  mình  là  một thể, chẳng phải 

hai thể. 

Phật  pháp  Đại  Thừa  lấy  Bồ  Đề  tâm  làm  cơ  sở.  Người  Tiểu  Thừa  chẳng  có 

tâm  Bồ  Đề,  bởi  lẽ  họ  chẳng  đại  từ  đại  bi,  chúng  sanh  tìm  cầu  họ,  họ  chịu 

dạy, chúng sanh chẳng tìm cầu họ, họ chẳng quan tâm đến. Đại Thừa Bồ Tát 

đại  từ  đại  bi,  không  phân  biệt,  giới  hạn,  làm  bạn  chẳng  thỉnh  của  hết  thảy 

chúng sanh, chỉ cần thấy chúng sanh đau khổ là Ngài bèn đến. 

Nho Giáo cũng kiến lập trên cơ sở Bồ Đề tâm. Trung tâm sự dạy dỗ của Nho 

Giáo là thành ý, chánh tâm, chẳng ngờ rất phù hợp với lời dạy của nhà Phật. 

Thành  ý  là  Thể,  chánh  tâm  là  Dụng.  Nho  giáo  nói  mỗi  cá  nhân  nếu  chẳng 

thành thật, trọn chẳng thể trở thành thánh, thành hiền. Mỗi một cá nhân đều 

phải vận dụng cái tâm chân thành, sau đấy mới tu thân (tu dưỡng thành tựu 

phẩm đức, học vấn của chính mình), tề gia (gia đình mỹ mãn), trị quốc (quốc 

gia,  chính  trị  đi  vào  quy  củ),  bình  thiên  hạ  (người  trong  thiên  hạ  đều  được 

công bình, chẳng có tranh chấp, thiên hạ thái bình). Đấy chính là cơ sở giáo 

học, lý tưởng giáo học của Nho gia. 

Làm  thế  nào  để  tâm  chân  thành  (Bồ  Đề  tâm)  hiện  tiền?  Phải  đoạn  hai 

Chướng: Phiền Não Chướng và Sở Tri Chướng chướng ngại thân tâm khiến 

chân  tâm  chẳng  thể  hiện  tiền.  Người  Tiểu  Thừa  phá  được  Phiền  Não 

Chướng,  nhưng  chưa  phá  Sở  Tri  Chướng.  Sở  Tri  Chướng  chướng  ngại  Bồ 

Đề tâm, Bồ Đề tâm chẳng thể hiện tiền. Nho gia nói  “cách vật trí tri”, “cách 

 vật”  là như nhà Phật nói “đoạn phiền não”,  “trí tri”  là phá Sở Tri Chướng. 

Vật là vật dục (danh văn, lợi dưỡng, ngũ dục, lục trần), Cách là phải chống 

cự  lại  chúng,  phải  chiến  thắng  ý  niệm  vật  dục.  Chiến  thắng  được  vật  dục, 

chẳng  để  vật  dục  lay  động,  sẽ  chẳng  còn  phiền  não  nữa.  Buông  xuống  là 

đoạn Phiền Não Chướng, thấy thấu suốt là phá Sở Tri Chướng. Sau khi cách 

vật  lại phải trí tri. Cách  vật  là đoạn phiền  não, trí tri  là  học pháp  môn. Đột 

phá  hai Chướng,  thành  ý  hiện tiền,  Bồ Đề tâm  mới có thể chân chánh phát 

khởi. 

Đối với Bồ Đề tâm, Ngẫu Ích đại sư có một cách giải thích rất đặc biệt, đơn 

giản dễ hiểu. Ngài nói:  “Nhất tâm nhất ý cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế 

 giới, cái tâm ấy chính là  Vô Thượng  Bồ Đề tâm”.  Nhất tâm  cầu sanh  Tịnh 

Độ, đương nhiên buông bỏ danh văn, lợi dưỡng, ngũ dục, lục trần thế gian, 

phiền não không còn nữa. Nhất tâm xưng niệm A Di Đà Phật là phá Sở Tri 

Chướng,  là phá  vô  minh, đấy  là  Trí  Tri  như Nho Gia đã  nói. Những bà  già 

niệm Phật, không biết chữ, cũng chưa từng nghe kinh, vì sao họ vãng sanh: 

đứng mà mất, ngồi mà mất, trông thấy Phật đến tiếp dẫn vậy? Các bà cụ đó 

chẳng biết Bồ Đề tâm là cái gì, cớ sao được vãng sanh? Là vì các bà cụ ấy 

nhất  tâm  nhất  ý  cầu  sanh  Tây  Phương  Tịnh  Độ.  Cái  tâm  ấy  chính  là  Vô 

Thượng Bồ Đề tâm, cho nên thành ý, hiếu đức, hiếu thiện, đại từ đại bi thảy 

đều đầy đủ. Bồ Đề tâm, trực tâm, thâm tâm, đại bi tâm nghe đến chẳng hiểu 

rõ cũng không quan trọng, chẳng cần phải hiểu, cốt sao nhất tâm nhất ý cầu 

sanh Tịnh Độ là được! 

Ở đây, Phổ Hiền Bồ Tát dạy chúng ta pháp môn sau:  “Hằng chẳng quên mất 

 Bồ  Đề  tâm” .  Hằng  là  thường  hằng,  thời  thời  khắc  khắc  chẳng  quên  “tôi 

muốn cầu sanh Tịnh Độ”. Thời thời khắc khắc chẳng quên “tôi muốn thấy A 

Di Đà Phật”. Người như vậy là chân chánh giác ngộ. Bồ Đề tâm là đại giác, 

chân  chánh  giác  ngộ,  triệt  để  giác  ngộ.  Trong  tâm  chúng  ta  thời  thời  khắc 

khắc niệm niệm chẳng quên Tịnh Độ, niệm niệm chẳng quên A Di Đà Phật, 

đấy đúng thật là đại Bồ Đề tâm, ở đây gọi là  “hằng chẳng quên mất Bồ Đề 

 tâm” . Chỉ cần có cái tâm này thì sẽ có thể tiêu nạn diệt tội,  “diệt trừ chướng 

 cấu  không  còn  sót” .  Đó  là  vì  tâm  quý  vị  thanh  tịnh,  trong  tâm  thanh  tịnh 

chẳng  thể  chứa  đựng  tội  nghiệp.  Chướng  là  nghiệp  chướng,  Cấu  là  phiền 

não, tập khí, nhiễm ô.  “Vô hữu dư” (không còn sót): diệt trừ sạch sành sanh 

hết  thảy  chướng  ngại,  phiền  não,  thảy  đều  đoạn  hết.  Bởi  thế,  một  câu  Phật 

hiệu  công  đức  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Một  câu  Phật  hiệu  ấy  phải  từ  cái  tâm 

thanh  tịnh  niệm  ra,  phải  từ  cái  tâm  chánh  giác  niệm  ra,  phải  từ  tâm  chân 

thành niệm ra mới diệt được tội. 

 “Hết thảy diệu hạnh đều thành tựu” : Một tức là hết thảy. Một câu Phật hiệu 

có đủ tám  vạn bốn  ngàn pháp  môn  Bồ Tát tu,  vô  lượng  hạnh  môn. Tu  một 

pháp  môn  tức  là  tu  hết  thảy  pháp  môn,  hết  thảy  diệu  hạnh  đều  thành  tựu. 

Phương pháp tu hành này rất thù thắng! 

 “Với  các  hoặc  nghiệp  và  cảnh  ma” :  Hoặc  nghiệp  chính  là  cái  bản  thân 

chúng ta có đủ,  mê  hoặc tạo  nghiệp!  Bây  giờ tâm chúng  ta thanh tịnh, tâm 

chân thành, chẳng còn mê hoặc nữa, chẳng tạo nghiệp nữa, thì chẳng có mê 

hoặc tạo nghiệp nữa! Ma cảnh là cảnh giới bên ngoài. Ma là chướng ngại, là 

rắc rối, khiến chúng ta làm bất cứ chuyện gì cũng chẳng thuận lợi, đều bị trở 

ngại,  đó  là  ma  cảnh.  Phải  có  các  Hoặc  (nội  ma) thì  ngoại  ma  mới  có  cách 

xâm nhập, nhiễu loạn mình được! 

Theo kinh Bát Đại Nhân Giác, có bốn loại Ma:  

1) Ngũ Ấm ma:  

Ai  nấy  đều có cả. Thân chúng ta  là thân  Ngũ  Ấm.  Ngũ  Ấm:  Sắc  (vật chất, 

nhục thể), Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Thọ, Tưởng, Hành, Thức là Tâm. Thức 

là  tâm,  Thọ,  Tưởng,  Hành  là  tác  dụng  của  Tâm.  Ngũ  Ấm  là  ma,  chúng  ta 

không có cách  gì  thoát được. Niệm Phật  niệm đến  Lý Nhất  Tâm  Bất  Loạn, 

tham  thiền  đến  mức  minh  tâm  kiến  tánh  mới  có  thể  thoát  được.  Tâm  kinh 

chép:  “Quán Tự Tại Bồ Đề lúc thực hành sâu xa Bát Nhã Ba La Mật, chiếu 

 kiến (soi thấy) Ngũ Uẩn đều không”;  Ngài đã thoát được Ngũ Ấm. Hiện thời 

chúng ta Ngũ Ấm chẳng không; công phu nhà Thiền chia thành ba bậc:  

a.  Thấp  nhất  là  Quán  Chiếu.  Quán  chiếu  có  đắc  lực  thì  công  phu  mới  vào 

khuôn khổ. Nếu quán chiếu chẳng đắc lực, công tu vô ích. 

b. Sâu hơn một tầng là Chiếu Trụ, tức là đắc Thiền Định. Thiền Định có mức 

độ sâu cạn khác  nhau, chia thành chín đẳng cấp.  Trong tam  giới, Tứ Thiền 

Thiên thuộc Sắc Giới có bốn đẳng cấp, Tứ Định thiên thuộc Vô Sắc Giới có 

bốn đẳng cấp, đẳng cấp thứ chín vượt ngoài Tam Giới. A La Hán, Bích Chi 

Phật chứng được Định thứ chín, tuy chứng được Định thứ chín, nhưng công 

phu chiếu trụ chưa đạt đến mức “chiếu kiến”. 

c.  Lên  một tầng  nữa  là Chiếu  Kiến: Chiếu kiến  tức  là thấy  Tánh, chân  tâm 

hiển lộ, Bồ Đề tâm tự nhiên hiện tiền. 

Công phu thấp  nhất của  người  niệm  Phật  là “công phu thành phiến”, tương 

đương với mức Quán Chiếu đắc lực của nhà Thiền. Cao hơn là Sự Nhất Tâm 

Bất  Loạn,  tương  đương  với  Chiếu  Trụ.  Cao  hơn  nữa  là  Lý  Nhất  Tâm  Bất 

Loạn tương đương với Chiếu Kiến. Thiền tông tu học rất khó, Tịnh Độ Tông 

dùng một câu Phật hiệu, một câu Phật hiệu niệm đến rốt ráo, công phu thành 

phiến,  Sự  Nhất  Tâm  Bất  Loạn,  Lý  Nhất  Tâm  Bất  Loạn  đều  dùng  phương 

pháp  này.  Thậm  chí  tương  lai  thành  Phật  cũng  vẫn  cứ  dùng  phương  pháp 

này, một câu Phật hiệu vĩnh viễn chẳng biến cải. 

Trong chương Viên Thông, Đại Thế Chí Bồ Tát dạy chúng ta:  “Chẳng nhọc 

 phương tiện, tự được tâm khai”.  Chẳng cần nhờ vào bất cứ phương pháp nào 

khác, cứ một câu Phật hiệu niệm đến cùng cực, niệm đến Lý Nhất Tâm Bất 

Loạn, tâm khai kiến giải, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Đến lúc đó, 

liền chiếu kiến Ngũ Uẩn đều không, phá Ngũ Ấm ma. 

2) Phiền não ma:  

Phiền não là ma. Phiền não do tham, sân, si mà khởi. Bởi thế, tham - sân - si 

gọi là ba độc phiền não. Tu hành phải tu từ cội rễ. Đã biết tham - sân - si là 

cội rễ của  tất cả  hết  thảy phiền  não  thì chúng ta phải đoạn  phiền  não, rễ bị 

nhổ bứng thì cành lá tự nhiên chẳng còn. Làm thế nào để nhổ bứng rễ? 

Đoạn  Tham  phải  dùng  bố  thí,  bố  thí  độ  keo  tham.  Độ  là  độ  chính  mình, 

chẳng  độ  người  khác.  Công  đức  của  bố  thí  là  đoạn  trừ  cái  tâm  tham  của 

chính  mình.  Chẳng  có  tâm  tham,  tâm  địa  thanh  lương  tự  tại.  Bố  thí  là  tự 

mình được lợi, người khác được lợi ích rất hữu hạn. Nhổ trừ tham - sân - si 

vĩnh  viễn  thoát  luân  hồi.  Đoạn  Sân  phải  dùng  Nhẫn  Nhục,  Nhẫn  Nhục  độ 

sân khuể. Ngu si là vô minh, Bát Nhã độ ngu si. 

Bồ  Tát  tu  lục  độ  vạn  hạnh  để  độ  chính  mình,  độ  chính  mình  thì  trước  hết 

phải đoạn phiền não ma. Phương pháp Bồ Tát Phổ Hiền dạy chúng ta ở đây 

so ra cao hơn phương pháp tu hành của Đại Thừa Bồ Tát rất nhiều. Ngài Phổ 

Hiền dạy chúng ta thanh tịnh Ba La Mật. Có tham ái, sân khuể, ngu si là tâm 

chẳng thanh tịnh. Nếu tâm thanh tịnh, tự nhiên chẳng có tham, sân, si, phiền 

não ma. Niệm A Di Đà Phật, nhất tâm cầu sanh Tịnh Độ, tâm bèn thanh tịnh 

thì mới có thể phá phiền não ma. 

3) Tử ma:  

Cũng là đối với người tu hành mà nói. Dù quý vị rất dụng công tu hành, tinh 

tấn chẳng biếng nhác, nhưng phiền não khó đoạn, phá Sở Tri Chướng cũng 

khó, công phu vẫn chưa đắc lực, kinh điển vẫn chưa niệm xong, thọ mạng đã 

hết. Chết đi, lại phải luân hồi. Dù quý vị làm toàn việc tốt, chẳng phạm tội, 

đời  sau  được  làm  người,  do  mê  nơi  cách  ấm  nên  phải  học  Phật  pháp  lại  từ 

đầu. 

Tử  ma  rất  đáng  sợ,  chỉ  có  niệm  Phật  mới  có  thể  đối  phó  tử  ma.  Nhất  tâm 

xưng niệm, nhất tâm cầu sanh, tương lai vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế 

giới, là đi ngay trong lúc sống, chẳng phải chết rồi mới đi. Lúc đi, mắt được 

thấy,  tai  được  nghe,  mũi  vẫn  thở,  miệng  còn  nói  năng  được,  bảo  với  mọi 

người:  “A  Di  Đà  Phật  đến  đón  rồi,  tôi  theo  Ngài  đi  đây,  tạ  từ  giã  biệt  mọi 

người”. Đi trong lúc sống là vậy đó. Vãng sanh thế giới Cực Lạc chẳng chết, 

tử ma tránh xa. 

4) Thiên ma:  

Ba thứ ma kể trên đều là ma nơi bản thân, chỉ có thiên ma là ở ngoài. Yêu 

ma,  quỷ  quái  bên  ngoài  đến  chướng  ngại  ta,  gây  phiền  não  cho  ta.  Nếu 

chúng  tìm  đến  ta  tức  là  trong  tâm  ta  ắt  có  nội  gian  lôi  kéo  chúng  nó  nên 

chúng  nó  mới có sức. Trong  tâm ta chẳng  có nội  gian, dù thiên  ma sức  lớn 

đến đâu cũng không cách gì xâm nhập được, chúng chẳng làm gì được hết. 

Nội  gian  chính  là  phiền  não  của  chúng  ta!  Tôi  gặp  rất  nhiều  người  bị  ma 

dựa, yêu ma quỷ quái nhập thân, đau khổ vô cùng, tinh thần suy sụp, thường 

nghe có tiếng người nói, hoặc thấy hình tướng hiện ra, cả ngày lẫn đêm đều 

chẳng yên ổn. 

Ở Cựu Kim Sơn (San Francisco) có  một nam đồng tu đến bảo tôi ông ta bị 

ma  dựa  đã  hơn  một  năm,  thỉnh  rất  nhiều  pháp  sư  đến  đuổi  ma,  đều  không 

làm gì được. Tôi hỏi:  

- Có phải anh rất thích thần thông hay chăng? 

Anh ta nói:  

- Thưa đúng, con thích lắm. 

Tôi nói: 

- Có gì lạ đâu! Ưa thích thần thông chính là nội gian dẫn ma đến. Chính anh 

dẫn ma đến, người khác không cách gì đuổi nổi! Từ giờ trở đi, phải trừ sạch 

ý  niệm  thần  thông  cảm  ứng  đi,  đừng  nghĩ  đến  nó  nữa,  thành  tâm  thành  ý 

niệm Phật, ma ắt phải đi. Vì anh chẳng yêu mến chúng nó nữa, chẳng thích 

chúng nó nữa, tự nhiên chúng phải đi. 

Phàm ai bị ma dựa, tâm nhất định chẳng thanh tịnh. Quý vị tu cái tâm thanh 

tịnh, ma không cách gì bén mảng được, tự nhiên phải bỏ đi. Tâm thanh tịnh 

được chư Phật, Bồ Tát hộ niệm, được thiện thần hộ pháp bảo vệ, ma phải bỏ 

đi; thiên ma chẳng thể xâm phạm. 

“Được giải thoát nơi đường thế gian” :  Trong thế  gian  này tu tâm, tu  nhân, 

chứng quả, thuận gió căng buồm, chẳng có chướng ngại, đạt đến tự tại. 

 “Ví  như  hoa  sen  chẳng  dính  nước,  cũng  như  nhật,  nguyệt  chẳng  dừng 

 không” : Hai câu này là hai câu nổi tiếng của kinh Hoa Nghiêm, cổ đại đức 

khi chú giải kinh điển thường trích dẫn. Hai câu này là nói tỷ dụ nhằm dạy 

chúng ta cách tu tâm thanh tịnh. Ví như hoa sen chẳng dính nước: hãy xem 

hoa sen, nghĩ đến hoa sen, tâm chúng ta cũng phải thanh tịnh giống như hoa 

sen.  Rễ  hoa  sen  sanh  trưởng  trong  bùn  nhơ  nơi  đáy  ao,  cọng  ngập  trong 

nước, hoa vươn lên khỏi mặt nước. 

Phật ví bùn như lục đạo (lục phàm), là nhiễm ô. Nước ví như bốn pháp giới 

(tứ thánh: Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật), là thanh tịnh. Hoa nở trên 

mặt  nước  tức  là  chẳng  nhiễm  lục  phàm,  tứ  thánh  cũng  chẳng  nhiễm.  Nói 

cách  khác,  pháp  thế  gian  chẳng  nhiễm,  Phật  pháp  cũng  chẳng  nhiễm.  Kinh 

Kim Cang nói:  “Pháp còn nên bỏ, huống là phi pháp?”  Phật pháp chúng ta 

tạm  thời dùng, thành tựu rồi Phật pháp cũng bỏ  luôn. Giống  như mắc bệnh 

uống thuốc, bệnh lành, uống thuốc làm chi nữa? 

Dùng hoa sen để diễn tả pháp, phải vượt khỏi lục phàm tứ thánh. Lục phàm 

tứ thánh đều phải vượt thoát hết, đó là cảnh giới nào vậy? Bất đắc dĩ phải gọi 

là Nhất Chân Pháp Giới. Mười pháp giới là giả, chỉ có Nhất Chân Pháp Giới 

là thật. Nhất là nhất tâm. Tịnh Độ Tông hay ở chỗ trực tiếp tu nhất tâm bất 

loạn,  dùng  một  câu  Phật  hiệu,  đấy  là  phương  pháp,  đấy  là  thủ  đoạn,  mục 

đích nhằm đạt đến Nhất Tâm Bất Loạn. Đạt đến Nhất Tâm tức là Nhất Chân 

Pháp Giới, là siêu việt lục phàm tứ thánh vậy. 

Cũng  như  mặt trời,  mặt trăng chẳng  dừng  trên  hư không: Nhật,  nguyệt  vận 

hành  trên  không  trung,  nó  chẳng  ngưng  lại!  Chẳng  ngưng  thì  chẳng  bị  trở 

ngại. Đấy là điều đức Phật dạy chúng ta: Đối với hết thảy pháp thế gian hay 

xuất thế gian đều chẳng nên chấp trước. Trụ là chấp trước, tức là trong tâm 

quý vị có cái gì đó, quý vị nghĩ đến nó chính là “trước” (dính mắc). 

Trong Thiền Tông, nếu trong tâm có mảy may chấp trước nào bèn là sai, bởi 

thế, Thiền Tông khó tu. Tịnh tông dạy quý vị chấp trước vào A Di Đà Phật, 

buông  bỏ  những  chấp  trước  khác,  dùng  chấp  trước  này  thay  thế  cho  tất  cả 

hết thảy chấp trước khác. Tâm chẳng chấp trước rất khó, bởi thế dạy quý vị 

chấp trước A Di Đà Phật (Phật hiệu). Niệm đến khi đại khai viên giải, niệm 

đến lúc đại triệt đại ngộ, A Di Đà Phật cũng chẳng cần đến nữa, bởi lẽ bệnh 

lành rồi, cần chi đến thuốc nữa! 

Bậc Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo dùng phương pháp Niệm Phật phá một 

phẩm vô  minh, chứng một phần Pháp Thân, bèn đại khai viên giải, đại triệt 

đại ngộ, đạt được Lý Nhất Tâm Bất Loạn. Vô minh có bốn mươi mốt phẩm, 

quý  vị  chỉ  mới  phá  được  một  phẩm,  bệnh  tuy  lành  nhưng  bệnh  căn  (gốc 

bệnh)  chưa  trừ.  Nói  cách  khác,  tuy  không  cần  uống  thuốc  nhưng  vẫn  cần 

điều dưỡng. Để điều dưỡng thì  vẫn dùng  một câu Phật hiệu! Câu Phật  hiệu 

ấy lại phá những phần vô minh kế tiếp, mãi cho đến khi thành Phật. Lúc đó, 

hoàn toàn dứt sạch gốc bệnh rồi, khôi phục sức khỏe rồi, đương nhiên chẳng 

cần đến Phật hiệu nữa; nhưng vẫn chẳng vứt bỏ Phật hiệu, vẫn tiếp tục niệm 

Phật, đó là đại từ đại bi niệm cho chúng sanh thấy. 

Phật  nào  cũng  niệm  A  Di  Đà  Phật,  nên  chúng  ta  phải  niệm  A  Di  Đà  Phật. 

Phật niệm A Di Đà Phật để hóa độ chúng sanh, làm gương cho chúng sanh 

thấy. Trong Di Đà Yếu Giải, đại sư Ngẫu Ích viết:  “Thích Ca Mâu Ni Phật 

 do  niệm  A  Di  Đà  Phật  mà  thành  Phật” .  Đối  với  hết  thảy  pháp,  người  học 

Phật chẳng nên chấp trước; nhưng chúng ta nghiệp chướng tập khí rất nặng, 

chẳng chấp trước mọi thứ thì chúng ta chưa làm được. Bởi thế, phương pháp 

của  Tịnh  tông  hay  ở  chỗ  dạy  quý  vị  chấp  trì  danh  hiệu,  quý  vị  chấp  trước 

vào một câu Phật hiệu, dốc tâm vào một chỗ, ngoại trừ danh hiệu ra, hết thảy 

thứ gì khác đều chẳng chấp trước. 



---o0o--- 



1.10.3. Nguyện thành thục chúng sanh 

      Chánh kinh:  

 Tất trừ nhất thiết ác đạo khổ,  

 Đẳng dữ nhất thiết quần sanh lạc,  

 Như thị kinh ư sát trần kiếp,  

 Thập phương lợi ích hằng vô tận,  

 Ngã thường tùy thuận chư chúng sanh,  

 Tận ư vị lai nhất thiết kiếp,  

 Hằng tu Phổ Hiền quảng đại hạnh,  

 Viên mãn vô thượng đại Bồ Đề.  

 (Thảy trừ hết thảy khổ ác đạo,  

 Bình đẳng ban vui hết thảy loài,  

       Trải qua sát trần kiếp như thế,  

       Luôn lợi ích mười phương vô tận,  

       Tôi thường tùy thuận các chúng sanh,  

       Đến tận hết thảy kiếp vị lai,  

       Luôn tu hạnh Phổ Hiền rộng lớn,  

       Viên mãn đại Bồ Đề vô thượng)   

Sau khi chính mình đã thành tựu, nhất định phải tận tâm tận lực giúp đỡ 

người khác, lợi  ích hết thảy chúng sanh. Giúp đỡ người khác chính  là công 

đức chân chánh, là phước báo chân chánh. Đem tiền của giúp đỡ người khác, 

của cải chúng ta cuồn cuộn kéo đến, vĩnh viễn dùng chẳng hết. Bố thí pháp 

được thông minh trí huệ, bố thí Vô Úy được mạnh khỏe trường thọ. Tu nhân 

nhất định phải được quả báo. Thiện có thiện báo, ác có ác báo. Thế gian chỉ 

là một cuộc nhân quả tuần hoàn lớn lao mà thôi. 

Tu  phước  đức  chẳng  bằng  tu  công  đức,  trong  công  đức  tự  nhiên  có  phước 

đức, trong phước đức chưa chắc có công đức. Chỉ tu quả báo phước đức, đa 

số thường rất  ngu si, có phước  nhưng chẳng có trí  huệ chân chánh.  Hưởng 

hết  phước  rồi,  vì  kẻ  đó  không  có  trí  huệ  chân  chánh,  làm  việc  gì  cũng  bị 

thiếu sót, cũng lầm lỗi, chẳng khỏi bị luân hồi, chẳng khỏi đọa tam đồ, đó là 

chuyện rất đáng sợ. Những nơi lạc hậu trong thế gian này, đời sống vật chất 

khổ sở phi thường, như nhiều nơi ở Phi Châu không có cơm ăn, không có áo 

mặc,  thật  đáng  cho  người  ta  thương  xót  bi  cảm.  Chúng  ta  có  nhiều  tiền  dư 

hãy lấy ra chút ít giúp đỡ họ. Trong hết thảy công đức, công đức dạy dỗ rất 

lớn.  Chẳng  hạn  như  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  và  Khổng  Tử,  không  ai  chẳng 

tôn kính. 

---o0o--- 



1.10.4. Nguyện chẳng lìa 

      Chánh kinh:  

       Sở hữu dữ ngã đồng hạnh giả,  

       Ư nhất thiết xứ đồng tập hội,  

       Thân, khẩu, ý nghiệp giai đồng đẳng,  

       Nhất thiết hạnh nguyện đồng tu học.  

       Sở hữu ích ngã thiện tri thức,  

       Vị ngã hiển thị Phổ Hiền hạnh,  

       Thường nguyện dữ ngã đồng tập hội,  

       Ư ngã thường sanh hoan hỷ tâm.  

       (Tất cả ai đồng hạnh với tôi,  

       Trong hết thảy nơi cùng nhóm họp,  

       Nghiệp thân, miệng, ý đều giống nhau,  

       Cùng chung tu học mọi hạnh nguyện.  

       Mọi thiện tri thức lợi ích tôi,  

       Vì tôi chỉ bày hạnh Phổ Hiền,  

       Thường nguyện cùng tôi chung nhóm họp,  

       Thường sanh tâm hoan hỷ với tôi)  

         Chẳng  lìa  chư  Phật,  chẳng  lìa  thiện  tri  thức.  Thiện  tri  thức  là  những 

người cùng tu hành với mình. Đại chúng cùng tu một nơi, nhất định phải nhờ 

vào Lục Hòa Kính. Lục Hòa Kính:  

1) Kiến hòa đồng giải:  

Kiến  giải  tương  đồng.  Cùng  ưa  thích  một  bộ  kinh,  cùng  thích  một  bản 

chú giải, cùng thích một phương pháp tu hành như nhau; chí đồng đạo hợp. 

Đó là cơ sở để cùng chung tu hành. 

2) Giới hòa đồng tu:  

Tuân thủ phép tắc, cùng nhau tuân thủ những quy định, quy củ đã đặt ra. 

3) Thân hòa đồng trụ:  

Cùng sống chung một đạo tràng, cùng nghỉ ngủ  một nơi, sửa đổi những 

tập quán xấu; cùng nhau nghiên cứu thảo luận những vấn đề đã học. 

4) Khẩu hòa vô tránh:  

Mọi  người  cùng  tu  dưỡng  tinh  thần  nhường  nhịn,  chẳng  cần  phải  tranh 

chấp. Có ý kiến bất đồng bèn từ từ giải quyết. 

5) Ý hòa đồng duyệt:  

Những  người  ở  chung  một  chỗ,  mỗi  một  cá  nhân  pháp  hỷ  sung  mãn, 

nhân  vì  học  vấn,  đức  hạnh  ngày  càng  tiến  bộ,  tập  khí  phiền  não  ngày  một 

giảm thiểu. 

6) Lợi hòa đồng quân:  

Bình đẳng thọ hưởng cuộc sống vật chất, của cải, lợi ích đều chia đều. 

Gia  đình  tu  Lục  Hòa  Kính  nhất  định  hưng  vượng.  Công  ty,  cửa  tiệm, 

tiệm buôn, những nhà chế tạo nổi tiếng nếu đối xử với nhân viên bằng Lục 

Hòa Kính thì sự nghiệp nhất định phát triển, khuếch trương. 

---o0o--- 



1.10.5. Nguyện cúng dường 

      Chánh kinh:  

       Nguyện thường diện kiến chư Như Lai,  

       Cập chư Phật tử chúng vi nhiễu,  

       Ư bỉ giai hưng quảng đại cúng,  

       Tận vị lai kiếp vô bì yểm,  

       Nguyện trì chư Phật vi diệu pháp,  

 Quang hiển nhất thiết Bồ Tát hạnh,  

 Cứu cánh thanh tịnh Phổ Hiền đạo,  

 Tận vị lai kiếp thường tu tập.  

 (Nguyện thường gặp gỡ các Như Lai,  

 Cùng chúng Phật tử vây quanh Phật,  

 Thảy đều khởi cúng dường rộng lớn 58,  

 Hết kiếp vị lai chẳng chán mệt.  

 Nguyện trì diệu pháp của chư Phật,  

 Rạng rỡ hết thảy hạnh Bồ Tát,  

 Rốt ráo thanh tịnh đạo Phổ Hiền,  

 Hết vị lai kiếp thường tu tập)   

 “Nguyện  thường  gặp  gỡ  các  Như  Lai,  cùng  chúng  Phật  tử  vây  quanh 

 Phật” :  Phật  tử  là  Bồ  Tát.  Chư  Phật,  Bồ  Tát  thời  thời  khắc  khắc  hiện  diện 

trước chúng ta, vây quanh chúng ta. Quý vị phải biết như thế! Biết rồi, phải 

gieo phước. 

 “Thảy đều khởi cúng dường rộng lớn” : Câu này là trọng tâm của bài kệ. 

Rộng  tu  cúng  dường  là  gieo  phước.  Trong  các  cách  cúng  dường,  tối  khẩn 

yếu  là  pháp  cúng  dường.  Hết  thảy  các  sự  cúng  dường  bằng  tài  vật  chẳng 

bằng được pháp cúng dường. Trong các pháp cúng dường, trọng yếu nhất là 

cúng  dường  bằng  cách  tu  hành.  Thấy  người  lành,  bắt  chước  họ  học  pháp 

lành, thấy kẻ ác bèn tự cảnh tỉnh, đó gọi là cúng dường, là chân chánh cúng 

dường. Trong cảnh giới tu tâm thanh tịnh, trong cảnh giới đoạn ác tu thiện. 

Thật  ra,  toàn  bộ  pháp  tu  hành  nói  gọn  lại  chỉ  có  tám  chữ:  thành  kính, 

thanh  tịnh, bình đẳng, từ bi. Đối  với  người  lành, chân thành cung  kính, đối 

với  người  ác  cũng  chân  thành  cung  kính.  Nếu  cung  kính  người  thiện,  chán 

ghét người ác thì quý vị chẳng cúng dường, chẳng tu hành! 

 “Hết  kiếp  vị  lai  chẳng  chán  mệt” :  Tâm  lớn  lao,  không  chán  mệt.  Tâm 

không  giới  hạn  là  lớn.  Giới  hạn  là  phân  biệt;  chẳng  phân  biệt  tâm  bèn  lớn. 

Tận  hư  không  giới,  khắp  pháp  giới  đều  là  nhất  tâm.  Phân  biệt,  chấp  trước, 

vọng  tưởng  khiến  cái  tâm  rộng  lớn  của  chúng  ta  biến  thành  nhỏ  hẹp.  Hai 

người ở cùng  một chỗ chẳng chịu đựng nổi nhau là vì tự vạch một giới hạn 

giữa  họ.  Bỏ  cái  giới  hạn  đó  đi  thì  tận  hư  không  trọn  pháp  giới  vốn  chỉ  là 

chính  ta  đó  thôi.  Kinh  dạy:   “Nên  quán  tánh  pháp  giới,  hết  thảy  chỉ  là  tâm 

 tạo”.   Tận  hư không  trọn  pháp  giới,  y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm,  chỉ  do 

tâm  hiện,  chỉ  do  thức  biến.  Tâm  tánh  chính  là  bản  lai  diện  mục  của  chính 

mình, là bản thể tự ta sẵn có, bởi thế tột cùng kiếp vị lai chẳng hề chán mệt. 

 “Nguyện trì diệu pháp của chư Phật” : Tình và vô tình đều là chư Phật. 

Mỗi một đức Phật đều thị hiện vi diệu pháp. Đèn cầy tỏa sáng, dần dần cháy 

hết từng chút một, đó là vi diệu pháp của nó. Bàn, ghế sắp xếp ở đây hết sức 

tề  chỉnh  để  quý  vị  thư  thả  ngồi  nghe  kinh,  đó  là  vi  diệu  pháp  của  nó.  Hết 

thảy  chúng  sanh  ngồi  ở  đây,  tỏ  vẻ  mừng  giận,  buồn  vui  sai  khác,  đấy  là  vi 

diệu pháp của họ. Làm thế nào dùng pháp môn vi diệu của chư Phật để mở 

bày vô lượng trí huệ của chúng ta, biến thành thiền định rất sâu của chúng ta, 

đấy là  “nguyện trì” . Trong lúc lục căn tiếp xúc với cảnh giới lục trần, thành 

tựu vô lượng trí huệ, thành tựu thiền định rất sâu. 

 “Quang  hiển  nhất  thiết  Bồ  Tát  hạnh  (rạng  rỡ  hết  thảy  hạnh  Bồ  Tát): 

Quang là trí quang Bát Nhã. Hiển là sáng rỡ thấu lộ ra ngoài, chẳng ẩn giấu. 

Nói  cách  khác  là  khởi  tác  dụng.  Bồ  Tát  hạnh:  Thân,  ngữ,  ý,  hành  vi  ba 

nghiệp đều là giác chẳng mê. 

 “Rốt ráo  thanh tịnh đạo  Phổ Hiền” : Đạo  Phổ  Hiền rốt ráo  là công đức 

thù thắng. Phổ Hiền có các địa vị: Vị tiền Phổ Hiền, đương vị Phổ Hiền, và 

đạo hậu Phổ Hiền. Ở đây là đương vị Phổ Hiền, tức Đẳng Giác Bồ Tát. Nhà 

Phật tu học chỉ là tu cái tâm thanh tịnh đó thôi. Tâm thanh tịnh là nhất tâm 

bất loạn, tâm thanh tịnh là Thiền. Tâm thanh tịnh, thân bèn thanh tịnh, thân 

thanh tịnh thì cảnh giới bên ngoài không gì chẳng thanh tịnh, đó là tịnh độ. 

Kinh  dạy:   “Tâm  tịnh thì cõi  nước  tịnh”   và   “cảnh  theo  tâm  chuyển”   chẳng 

sai!  Muốn  tâm  được  thanh  tịnh  thì  ngoài  chí  thành  ra  còn  phải  bình  đẳng; 

chẳng bình đẳng nhất định chẳng thể thanh tịnh được. Chẳng phân biệt, chấp 

trước  là bình đẳng. Muốn tu tâm bình đẳng  thì phải tu tâm  từ bi;  tâm từ bi 

dùng để khảo nghiệm sự thanh tịnh bình đẳng của quý vị. Quý vị có từ bi thì 

mới  có  thể  tiếp  xúc  hết  thảy  mọi  người,  sự  vật.  Trong  hết  thảy  người,  hết 

thảy sự, hết thảy vật, tu tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, dùng mọi sự để luyện 

tâm; nếu thật sự thanh tịnh, công phu thành tựu thì gọi là Phổ Hiền Bồ Tát. 

Lại bỏ sạch một niệm sanh tướng vô minh đi thì gọi là  “rốt ráo thanh tịnh”. 

Đấy  là  mục  tiêu  tu  hành  cùng  cực  của  chúng  ta,  đó  cũng  là  Vô  Thượng 

Chánh Đẳng Chánh Giác. 

 “Hết vị lai kiếp thường tu tập” : Câu này nói sau cùng, ý nghĩa rất rộng 

sâu.  Đã  đạt  đến  rốt  ráo,  rốt  ráo  là  viên  mãn.  Đã  viên  mãn  rồi  sao  lại  phải 

thường tu tập? Viên mãn rồi lại phải phát tâm thường tu tập; đó gọi là đại từ 

đại bi, làm gương cho người khác, giúp người chưa viên mãn; đó gọi là đạo 

hậu Phổ Hiền. 

Đã thành Phật, trở lại địa vị Bồ Tát thì gọi là “thả chiếc bè từ”, cũng có 

những vị Bồ Tát hiện diện quanh các vị. Bồ Tát không có tướng nhất định, 

tùy  loại  hóa thân. Quý  vị dùng tâm  thanh  tịnh nhìn  hết thảy chúng sanh  thì 

mỗi  một  chúng  sanh  đều  như Phật,  Bồ  Tát.  Bởi  vậy,  Phật,  Bồ  Tát  ở  quanh 

chúng ta, Phật, Bồ Tát vốn chẳng lìa chúng ta, nhưng chính chúng ta chẳng 

nhận biết. Chư Phật, Bồ Tát thị hiện, tu học Giác - Chánh - Tịnh. 

Lược Giảng Giáo Nghĩa Phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện, phần 3 hết  

---o0o--- 



1.10.6. Nguyện lợi ích 



      Chánh kinh:  

       Ngã ư nhất thiết chư hữu trung,  

       Sở tu phước trí hằng vô tận,  

       Định, huệ, phương tiện cập giải thoát,  

       Hoạch chư vô tận công đức tạng,  

       Nhất trần trung hữu trần số sát,  

       Nhất nhất sát hữu nan tư Phật,  

       Nhất nhất Phật xử chúng hội trung,  

       Ngã kiến hằng diễn Bồ Đề hạnh.  

 (Tôi ở trong hết thảy các cõi 59,  

 Tu tập phước trí hằng vô tận,  

 Định, huệ, phương tiện và giải thoát,  

 Được vô tận các kho công đức,  

 Trong mỗi trần có trần số cõi,  

 Mỗi một cõi có nan tư Phật,  

 Mỗi một đức Phật ngự chúng hội,  

 Tôi thấy thường diễn hạnh Bồ Đề)  

Năm  đoạn đầu thiên  trọng tự  học, thành tựu chính  mình. Trong  nguyện 

này, mình đã thành tựu rồi thì phải giúp đỡ người khác giống như chư Phật, 

Bồ Tát. Tự  mình đã tu thành, không còn việc gì nữa thì phải giúp đỡ người 

khác sao cho  họ cũng không còn có  việc  gì  nữa. Phật,  Bồ Tát  một  ngày từ 

sáng  đến  tối  bận  suốt,  nhưng  cũng  chẳng  vui  lắm  ư!  Vô  sự  mà  bận,  bận 

nhưng  vô sự, tự tại thay!  Khoái  lạc khôn  sánh! Chúng sanh  bận bịu  vì  hữu 

sự, vì hữu sự nên bận, bởi thế bù đầu héo mặt, chẳng được tự tại, khổ chẳng 

thể nói! 

 “Tôi ở trong hết thảy các cõi” : Chữ  “nhất thiết hữu” (hết thảy cõi) chỉ 

tam giới lục đạo. Có nghiệp nhân đương nhiên có quả báo. Các Hữu là cảnh 

giới phàm phu, chẳng phải là cảnh giới của thánh nhân. Câu này ý nói: Thả 

bè từ trong tam giới lục đạo để độ chúng sanh. Độ là phục vụ, giúp đỡ. Giúp 

đỡ hết thảy chúng sanh, vì hết thảy chúng sanh phục vụ, thì gọi là  “độ chúng 

 sanh”.  

 “Tu  tập  phước  trí  hằng  vô  tận” :  Câu  này  nói  đến  sự  tu  học  trong  quá 

khứ,  luôn  tu  vô  tận  phước  trí.  Vô  tận  công  đức  do  trí  huệ  sanh  ra.  Định  là 

phước,  do  Định  mà  có  phước.  Tâm  chẳng  định,  chẳng  có  phước.  Người 

niệm  Phật  tu  nhất  tâm  bất  loạn,  nhất  tâm  bất  loạn  chính  là  phước  báo  lớn 

nhất; làm chủ được nhân sanh vũ trụ, đó là đại phước, vô lượng phước. Trên 

thực tế, lợi ích chúng sanh cũng chính là lợi ích chính mình, đúng là  “người 

 dạy  cùng  kẻ  học  cùng  phát  triển” .  Quý  vị  nhất  định  phải  phát  tâm  hoằng 

pháp  lợi sanh,  việc đó có vô tận công đức đối  với sự tu học phước huệ của 

chính quý vị. 

Câu   “định,  huệ,  phương  tiện  và  giải  thoát” :  nói  đến  sự  phát  khởi  tác 

dụng  của  phước  huệ.  Quyền  trí  là  ứng  dụng  trí  huệ  vào  sanh  hoạt  thường 

nhật, vào sự đãi người, tiếp vật, đó gọi là “phương tiện giải thoát”. Giải thoát 

là tự tại. 

 “Được vô tận các kho công đức” : Ba câu trước nói về tu nhân, câu này 

luận  về  quả  báo.  Người  đó  tu  học  đúng  là  có  thâu  hoạch,  cái  thâu  hoạch 

được là vô tận công đức. Tạng là tỷ dụ, giống như kho báu. Nói một cách cụ 

thể,  “công đức tạng”  là trí huệ vô tận, đức năng vô tận, tài nghệ vô tận, phú 

quý vô tận. Thứ nào cũng đều chân thật, đều là đạt được ngay trong một đời. 

Y báo, chánh báo trang nghiêm nơi thế giới Cực Lạc cũng hiển hiện trong vô 

tận công đức tạng, tuyệt đối chẳng phải giả. 

 “Trong mỗi trần có trần số cõi” : Một Phật sát là một đại thiên thế giới. 

Trong một hạt vi trần có vi trần số đại thiên thế giới. Kinh Hoa Nghiêm dạy: 

Đó là cảnh giới một và nhiều chẳng trở ngại lẫn nhau, cũng là cảnh giới sự 

sự  vô  ngại.  Trong  lớn  hiện  nhỏ, chúng  ta  hiểu được;  nhưng trong  nhỏ  hiện 

lớn,  chúng  ta  không  cách  gì  hiểu  được.  Muốn  dùng  tỷ  dụ  để  diễn  tả  tìm 

chẳng ra tỷ dụ, nhưng đó là sự thật. 

 “Mỗi  một  cõi  có  nan  tư  Phật” :   “Nan  tư”   (không  thể  nghĩ  tưởng)  là 

chẳng thể nghĩ bàn. Trong mỗi một cõi có vô lượng vô biên Phật. 

 “Mỗi một đức Phật ngự chúng hội” : Mỗi một đức Phật trong lúc thuyết 

pháp giáo hóa độ sanh có vô lượng vô biên hải hội Bồ Tát vây quanh. Trong 

mỗi một hạt vi trần đúng là mầu nhiệm chẳng thể nghĩ bàn. 

 “Tôi  thấy  thường  diễn  hạnh  Bồ  Đề” :  Ngài  trông  thấy,  Ngài  nhập  cảnh 

giới đó,  “diễn”  là biểu diễn. Ngài cũng vào trong các chúng hội ấy, cũng thị 

hiện tu Phổ Hiền hạnh, giúp Phật giáo hóa. Đó là quyền trí phương tiện giải 

thoát hạnh, cảnh giới ấy tối thiểu phải là bậc Bồ Tát Sơ Trụ trong Viên Giáo 

mới  có  thể  làm  nổi.  Từ  bậc  Sơ  Trụ  trở  lên  trong  Viên  Giáo  chính  là  người 

niệm Phật đạt đến Lý Nhất Tâm Bất Loạn, nói nghiêm túc thì phải là Bát Địa 

Bồ  Tát  mới  có  thể  thật  sự  chứng  nhập  cảnh  giới  này.  Phật  tuyệt  đối  chẳng 

nói dối, chúng ta dù là sơ học, đọc đến câu này vẫn phải bắt chước. Chỉ cần 

thấy nơi nào có đại chúng tụ tập, chẳng cần biết quý vị hiểu được bao nhiêu, 

cũng phải giảng cho mọi người đôi chút để cùng tu học pháp Giác - Chánh - 

Tịnh, thuyết minh công đức lợi ích của lễ kính, tán thán cho đến hồi hướng, 

tự lợi, lợi người. Hiện thời chúng ta có thể tu học cái nguyện lợi ích này như 

thế đó. 

---o0o--- 



1.10.7 Nguyện chuyển pháp luân 

      Chánh kinh:  

       Phổ tận thập phương chư sát hải,  

       Nhất nhất mao đoan tam thế hải,  

       Phật hải cập dữ quốc độ hải,  

       Ngã biến tu hành kinh kiếp hải,  

       Nhất thiết Như Lai ngữ thanh tịnh,  

 Nhất ngôn cụ chúng âm thanh hải,  

 Tùy chư chúng sanh ý nhạo âm,  

 Nhất nhất lưu Phật biện tài hải,  

 Tam thế nhất thiết chư Như Lai,  

 Ư bỉ vô tận ngữ ngôn hải,  

 Hằng chuyển lý thú diệu pháp luân,  

 Ngã thâm trí lực phổ năng nhập.  

 (Khắp tận mười phương biển các cõi,  

 Mỗi đầu lông có biển ba đời,  

 Biển Phật và biển các cõi nước,  

 Tôi tu hành khắp suốt biển kiếp,  

 Hết thảy Như Lai ngữ thanh tịnh,  

 Một lời trọn đủ biển âm thanh,  

 Thuận theo tiếng chúng sanh ưa thích,  

 Mỗi âm sanh biển Phật biện tài,  

 Ba đời hết thảy các Như Lai,  

 Trong biển ngôn ngữ vô tận kia,  

 Hằng chuyển lý thú diệu pháp luân,  

 Sức trí sâu tôi đều nhập được)  

Chuyển pháp luân là giáo học. Bài kệ thứ nhất nói về những nơi chuyển 

pháp  luân. Những  nơi để chuyển pháp  luân có thể  nói  là  vượt ngoài tận  hư 

không trọn pháp giới. 

 “Khắp tận mười phương biển các cõi” : trước hết nói đến đại thế giới. 

 “Mỗi  đầu  lông  có  biển  ba  đời” :  cũng  có  nghĩa  giống  như trong  một  vi 

trần bao gồm tam thiên đại thiên thế giới ở phần trên. 

 “Biển Phật và biển các cõi nước” : Phật hải tiêu biểu cho hữu tình (hữu 

tình thế gian), quốc độ hải tượng trưng cho vô tình (khí thế gian). Chín pháp 

giới là hữu tình thế gian, các vị Phật của Tạng Giáo, Thông Giáo, Biệt Giáo 

cũng  là  hữu  tình  thế  gian,  chỉ  có  Phật  thuộc  Viên  Giáo  mới  không  là  hữu 

tình thế gian. 

 “Ngã  biến  tu  hành  kinh  kiếp  hải”  (tôi  tu  hành  khắp  suốt  biển  kiếp): 

 “Ngã  biến”   là   “biến  nhất  thiết  xứ”   (trọn  khắp  hết  thảy  nơi),  “Kinh  kiếp”: 

thời  gian dài  lâu, suốt  hết thảy thời;  hết thảy  xứ,  hết thảy thời  đều tu  hành. 

Mê tà nhiễm là bệnh, là lầm lạc. Tu hành là sửa đổi những hành vi sai trái. 

Giác - Chánh - Tịnh là tiêu chuẩn để chúng ta tu hành. 

Trong bài kệ thứ hai, Phật pháp thù thắng vì nó viên dung, đúng là chẳng 

thể  nghĩ  bàn,  vì  mỗi  cá  nhân  mà  thiết  lập  cách  giáo  hóa,  trọn  chẳng  dùng 

một  phương  pháp  để  giáo  hóa  hết  thảy  chúng  sanh.  Nếu  dùng  một  phương 

pháp  [mà  có  thể  giáo  hóa  hết  thảy  chúng  sanh],  cần  gì  phải  giảng  tám  vạn 

bốn ngàn pháp môn, vô luợng pháp môn? Có thể nói: Chỉ có một nguyên tắc 

bất biến, tức là Giác - Chánh - Tịnh. Chỉ cần đạt được Giác - Chánh - Tịnh 

thì  giáo học bèn  viên  mãn, hiệu quả bèn  hiện tiền. Phương pháp chẳng phù 

hợp  căn  tánh  thì  công  phu  luống  uổng,  chẳng  thể  thành  tựu.  Phật  có  đủ  vô 

lượng  trí  huệ,  vô  lượng  đức  năng,  vô  lượng  biện  tài,  ứng  bệnh  cho  thuốc, 

Phật tiếp  xúc  người thuộc căn tánh  nào bèn  giảng cho  người ấy pháp đúng 

như thế ấy. 

Trong bài kệ thứ ba,  “Ba đời hết thảy các Như Lai” : Tam thế chư Như 

Lai là quá khứ Phật, hiện tại Phật, vị lai Phật. Chúng ta thấy tất cả hết thảy 

chúng sanh đang  hiện  hữu đều là  vị  lai Phật. Vị lai  Phật  là hiện tại Phật, là 

quá  khứ Phật,  ba  đời  như  một,  ba  đời  chẳng  hai.  Nếu  chia  ba  đời  thành  ba 

phần, quý vị chẳng thể nhất tâm, chẳng thể nhập cảnh giới đó. Hiểu rõ một 

chính là ba, ba chính là một, tâm quý vị bèn thanh tịnh vì tâm quý vị chẳng 

có  phân  biệt.  Có  quá  khứ,  hiện  tại,  vị  lai,  nhưng  chẳng  có  phân  biệt,  mầu 

nhiệm ở chỗ đó. Ba đời hết thảy các Như Lai hiện diện trước chúng ta. 

 “Trong biển ngôn ngữ vô tận kia” : Mỗi một ngày từ sáng đến tối, quý vị 

nghe  vô  tận  ngôn  ngữ,  nếu  nghe  hiểu  được,  quý  vị  sẽ  giống  như Phổ  Hiền 

Bồ Tát. 

 “Hằng  chuyển  lý  thú  diệu  pháp  luân” :  Họ  đều  thuyết  pháp  cho  quý  vị 

nghe đấy.  Thuyết  những  pháp  nào? Dạy cho tâm địa quý  vị thanh tịnh.  Tất 

cả  hết  thảy  chúng  sanh  thảy  đều  nói  kinh  Hoa  Nghiêm.  Một  ngày  từ  sáng 

đến  tối,  toàn  là  nghe  kinh  Hoa  Nghiêm,  toàn  là  dạy  chúng  ta  lễ  kính  chư 

Phật, xưng tán Như Lai, rộng tu cúng dường cho đến hồi hướng khắp tất cả, 

thành kính, thanh tịnh, bình đẳng, từ bi, nhưng quý vị nghe chẳng hiểu gì cả! 

Bất  cứ  ai  đang  cãi  cọ,  ta  cũng  đều  nghe  như  kẻ  đó  đang  giảng  kinh  Hoa 

Nghiêm.  Nếu  được  như vậy,  quý  vị  thật  sự  lãnh  hội  được  lý  thú  diệu  pháp 

luân nơi đó. 

 “Sức  trí  sâu  tôi  đều  nhập  được” :  Phải  có  trí  huệ  sâu  mới  có  thể  nhập 

được cảnh giới ấy. 

---o0o--- 



1.10.8. Nguyện Tịnh Độ 

Chánh kinh:  

 Ngã năng thâm nhập ư vị lai,  

 Tận nhất thiết kiếp vi nhất niệm,  

 Tam thế sở hữu nhất thiết kiếp,  

 Vi nhất niệm tế ngã giai nhập.    

 Ngã ư nhất niệm kiến tam thế,  

 Sở hữu nhất thiết Nhân Sư Tử,  

 Diệc thường nhập Phật cảnh giới trung,  

 Như huyễn giải thoát cập oai lực.  

 (Tôi có thể thâm nhập vị lai,  

 Tột hết thảy kiếp làm một niệm,  

 Tất cả hết thảy kiếp ba đời,  

 Làm thành một niệm, tôi đều nhập.  

 Trong một niệm tôi thấy ba đời,  

 Tất cả hết thảy Nhân Sư Tử,  

 Cũng thường nhập trong cảnh giới Phật,  

 Như huyễn giải thoát và oai lực)  

Hai bài kệ này xem ra chẳng ngoài ý nguyện Tịnh Độ, phải quan sát kỹ 

mới  hiểu  được  thế  nào  là  Tịnh  Độ;  điều  này  liên  quan  mật  thiết  đến  việc 

niệm  Phật cầu  vãng sanh Tây Phương của chúng ta; kinh  văn quả thật  gồm 

chứa những ý nghĩa thanh tịnh. Bài kệ thứ nhất nói về pháp giới tánh. Kinh 

Đại  Thừa  dạy:   “Nên  quán  tánh  pháp  giới,  hết  thảy  chỉ  do  tâm  tạo”.   Tánh 

tức là bản thể; pháp giới tánh tức là bản thể của pháp giới. Phạm vi bao quát 

của pháp giới vô cùng rộng lớn; hết thảy pháp bao hàm trong không gian và 

thời  gian  đều  gọi  là  pháp  giới.  Bài  kệ  thứ  nhất  giống  như  phần  trên:  Cảnh 

giới được niệm là cảnh giới lý sự vô ngại, sự sự vô ngại. 

 “Tôi có thể thâm nhập vị lai” : Vị lai còn chưa đến, do một câu này, cho 

thấy  đương  nhiên  Bồ  Tát  cũng  có  thể  thâm  nhập  quá  khứ.  Nói  cách  khác, 

quá khứ, hiện tại, vị lai vốn là một, chẳng phải là ba. Mê thì tựa hồ có ba giai 

đoạn, ngộ thì chỉ một, nhất chân mà! Kinh Kim Cang nói:  “Ba tâm bất khả 

 đắc”.  Quá khứ tâm,  hiện tại tâm,  vị  lai tâm, ba tâm ấy bất khả đắc, tìm  lấy 

ba đời cũng chẳng thể được. Về tướng thì có, nhưng về Lý thì không. Mê thì 

có, ngộ rồi chẳng còn có nữa. Tiếp đó, Ngài nói thâm nhập bằng cách nào? 

 “Tột  hết  thảy  kiếp  làm  một  niệm” :  Vừa  mới  mở  đầu  kinh  đã  giảng  về 

Nhất  Chân  pháp  giới,  toàn  là  nói  về  một:  nhất  chân,  nhất  âm,  nhất  niệm. 

Nhưng pháp môn Niệm Phật đây dạy trực tiếp phải tu một thứ, tức là tu nhất 

tâm  bất  loạn  đấy!  Toàn  thể  pháp  giới  gọi  là  Nhất  Chân,  Nhất  Chân  pháp 

giới. Nhất Chân pháp giới là Sở Nhập (đối tượng để được chứng nhập), Nhất 

Tâm  Bất  Loạn  là  Năng  Nhập  (chủ  thể  thực  hiện  sự  chứng  nhập  đó).  Nhất 

Tâm Bất Loạn là Phổ Hiền hạnh nguyện. Phương pháp thuận tiện nhất để tu 

học Phổ Hiền hạnh nguyện là niệm A Di Đà Phật. Nếu thật sự niệm cho tốt 

một câu A Di Đà Phật, thì trong một câu A Di Đà Phật đã bao gồm trọn vẹn 

mười đại nguyện vương, không sót một điều nào của hạnh nguyện Phổ Hiền. 

Bởi lẽ, mười đại nguyện vương dẫn về Cực Lạc, Nhất Tâm Bất Loạn cũng là 

vãng sanh Cực Lạc, chẳng khác gì nhau. 

Muốn  nghĩ  đến  vị  lai,  hoặc  muốn  trở  về  quá  khứ,  phải  dùng  phương 

pháp  nào đây? Chỉ  một  niệm  là được. Hễ  “một” thì chẳng có  giới  hạn, chứ 

hai  niệm  bèn  có  giới  hạn.  Hễ  có  giới  hạn  thì  không  cách  gì  đạt  được  quá 

khứ, vị lai cả. Tiêu trừ giới hạn thì quá khứ, vị lai, hiện tại đều hiện tiền. Nói 

 “thâm nhập”  vốn là dư thừa, bởi lẽ chúng đã hiện tiền rồi. 

Đại  Kinh  nói:  “Mười pháp giới một hiện  chín ẩn”.  Chúng ta hiện đang 

sống  trong  nhân  pháp  giới  (pháp  giới  loài  người),  nhân  pháp  giới  hiện  tiền 

chúng ta trông thấy rất rõ ràng, còn chín pháp giới kia chẳng thấy. Chín pháp 

giới  vẫn tồn tại, vì sao  lại ẩn?  Là  vì quý  vị có  giới  hạn! Tiêu trừ được  giới 

hạn thì mười pháp giới thảy đều hiện tiền, ấy là Nhất Chân pháp giới. 

Làm  thế  nào  mới  chứng  được  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác? 

Nhất niệm bèn chứng đắc, nhị niệm là trật rồi. Những ai tam tâm nhị ý chính 

là phàm phu. Tiểu  Thừa, Thanh Văn, Duyên Giác, Quyền Giáo Bồ  Tát đều 

dùng tam tâm nhị ý. Tam tâm là tâm ý thức, tâm là A Lại Da thức, Ý là Mạt 

Na thức, Thức  là thức thứ sáu. Thanh Văn, Duyên Giác,  lục đạo phàm phu 

thảy đều dùng cái tâm ấy, tâm đó gọi là vọng tâm. Nhất niệm là chân tâm. 

Ai sử dụng nhất niệm? Chính là Thật Giáo Bồ Tát, cũng như hàng Pháp 

Thân đại sĩ được  nói trong kinh  này:  trong Viên  giáo thì từ  Sơ Trụ trở  lên, 

trong  Biệt  Giáo  thì  từ  Sơ  Địa  trở  lên  đều  dùng  Nhất  Tâm  này.  Dùng  được 

chân  tâm  thì  là  chân  tu  hành.  Tột  cùng  hết  thảy  kiếp  làm  thành  một  niệm, 

hiểu theo mặt văn tự nghĩa là kiếp và niệm viên dung. Một kiếp thời gian dài 

lâu,  một  niệm  thời  gian  ngắn  ngủi.  Thời  gian  dài  và  thời  gian  ngắn  là  một 

chứ không phải là hai, bởi thế Ngài mới có thể nhập được quá khứ, đến được 

vị lai. Trên mặt thời gian chẳng có chướng ngại, sự sự vô ngại. 

 “Tất  cả  hết  thảy  kiếp  ba  đời,  làm  thành  một  niệm,  tôi  đều  nhập” :  hết 

thảy  kiếp  quá  khứ,  hết  thảy  kiếp  hiện  tại,  hết  thảy  kiếp  vị  lai.  Kinh  Thiên 

Phật Danh nói đến ba ngàn vị Phật, quá khứ một ngàn vị Phật, hiện tại một 

ngàn  vị  Phật,  vị  lai  một  ngàn  vị  Phật.  Phật  thuyết  pháp  như  vậy  đều  là  tùy 

thuận chúng sanh mà phương tiện nói, bởi lẽ trong cảnh giới của chúng sanh 

đúng thật là như thế. Phật thuyết pháp chia thành hai loại lớn, Phật dùng Nhị 

Đế để thuyết pháp: Chân Đế và Tục Đế. Tục Đế là tùy thuận sự thấy biết của 

chúng sanh mà nói, Chân Đế là thuận theo cảnh giới chính Ngài đã chứng để 

nói.  Chân,  Tục  chẳng  hai.  Ở  đây  hoàn  toàn  giảng  pháp  môn  Bất  Nhị,  cảnh 

giới giải thoát chẳng thể nghĩ bàn, chúng ta chẳng dễ gì lãnh hội nổi. 

Một  và  nhiều  tương  tức  (một  tức  là  nhiều,  nhiều  tức  là  một),  niệm  và 

kiếp viên dung, sự lý vô ngại, sự sự vô ngại. Đấy vốn là cảnh giới của chúng 

ta.  Hôm  nay  chúng  ta  trông  thấy  thần  thông  rộng  lớn  chẳng  thể  nghĩ  bàn, 

nhờ  đó  chúng  ta  hiểu  được  mình  vốn  là  như  thế.  Hiện  tại  đâu  đâu  ta  cũng 

gặp chướng ngại, gặp phải cảnh đáng thương như thế, rất phải nên hổ thẹn. 

Sa chân đến nông nỗi này là vì chúng ta chẳng biết dụng tâm, dùng nhầm cái 

tâm, dùng nhầm vọng tâm. Chúng ta càng phân biệt nhiều, càng chấp trước 

nhiều,  vọng  tưởng  càng  nhiều,  đau  khổ  càng  nhiều.  Phân  biệt,  chấp  trước, 

vọng niệm càng ít thì tinh thần càng sung sướng, càng ít phiền não. 

Phiền não do tự quý vị sanh, chẳng phải người ngoài tạo ra. Người khác 

chửi quý vị, quý vị có nhận lấy thì quý vị mới phiền não; giống như người ta 

tặng quà cho mình, mình nhận lấy vậy. Nếu quý vị chẳng tiếp nhận, làm sao 

phiền  não sanh? Vì sao người ta chửi  người khác, quý  vị chẳng sanh phiền 

não? Là vì người khác bị chửi, chính mình chẳng sanh phân biệt, chấp trước. 

Danh tự là giả danh. Nương vào danh tự để chửi thì chửi không được, nương 

vào thân thể để chửi thì thân thể là giả tướng Tứ Đại Ngũ Ấm hòa hợp, thân 

cũng  chẳng  phải  là  Ta.  Người  ta  chửi  quý  vị,  quý  vị  chẳng  nhận  lấy  bèn 

được đại tự tại. Quý vị dùng vọng tâm bèn tiếp nhận; quý vị dùng chân tâm 

thì  trong  chân  tâm  một  pháp  chẳng  lập.  Vốn  chẳng  có  một  vật,  chỗ  nào 

nhuốm  bụi  trần?  Đó  là  chân  tâm,  trong  chân  tâm  vốn  chẳng  có  một  vật, 

không gì dính vào được, bởi thế tự tại. Người học Phật phải biết dùng tâm. 

 “Trong một niệm tôi thấy ba đời, tất cả hết thảy Nhân Sư Tử” : Hiện tại 

chúng ta dùng  pháp  môn Niệm  Phật,  niệm A Di Đà Phật  tức  là  huấn  luyện 

“nhất  niệm”  của  chúng  ta.  Muốn  khôi  phục  “nhất  niệm”  chẳng  dễ  dàng  gì, 

bởi  lẽ  phiền  não  tập  khí  từ  vô  lượng  kiếp  đến  nay  sức  chúng  quá  lớn.  Đi, 

đứng, nằm, ngồi đều khởi vọng niệm. Dùng phương pháp nào để khôi phục 

“nhất niệm”? Dùng một câu Phật hiệu. Một câu Phật hiệu này là thủ đoạn, là 

phương pháp. Trong lúc chúng ta khởi vọng niệm, chẳng cần phải quán sát ý 

niệm ấy là thiện niệm hay ác niệm, đáng khởi hay không nên khởi, niệm nào 

cũng mặc kệ, cứ  một niệm vừa khởi lên bèn thay bằng A Di Đà Phật, dùng 

một câu A Di Đà Phật để thay thế cái niệm đó, sao cho không khởi niệm thì 

thôi, hễ khởi niệm bèn thành A Di Đà Phật. Đó cũng là “nhất niệm”. 

Nhưng  đấy  chẳng  phải  là  “nhất  niệm”  thật  sự,  chỉ  là  tương  tự  “nhất 

niệm”, từ quá trình tương tự mới có thể chứng đắc nhất niệm chân thật. Nhất 

niệm chân thật  là  vô  niệm. Nếu chúng ta  nghĩ đến  vô  niệm thì cái  vô  niệm 

đó cũng là một ý niệm lầm lạc, chẳng phải là “nhất niệm” chân chánh. Nhất 

niệm chân chánh là hữu niệm lẫn vô niệm đều chẳng có, chẳng những lìa hết 

thảy hữu niệm mà cũng lìa vô niệm luôn, đấy mới là nhất niệm. 

 “Nhân  Sư  Tử”:  Sư  tử  trong  loài  người,  là  ví  dụ  dùng  để  chỉ  Phật.  Lúc 

niệm đến nhất niệm, tất cả hết thảy các Như Lai trong ba đời quý vị đều thấy 

hết. Nhất niệm là thanh tịnh, nhị niệm chẳng thanh tịnh. Tâm tịnh cõi nước 

tịnh,  tịnh  độ  vốn  từ  đó  mà  có.  Câu  nào  cũng  bao  gồm  ý  nghĩa  thanh  tịnh. 

Công  phu,  cương  lãnh  tu  hành  đều  nằm  trong  “nhất  niệm”.  Thời  thời  khắc 

khắc chẳng quên mất nhất niệm là tốt. Trong giai đoạn hiện tại thì thời thời 

khắc khắc chẳng quên A Di Đà Phật, hết thảy mọi niệm đều quy về A Di Đà 

Phật. 

 “Cũng  thường  nhập  trong  cảnh  giới  Phật” :  Tâm  tịnh,  thân  bèn  thanh 

tịnh.  Thân  thanh  tịnh,  trong  tâm  chẳng  có  phiền  não,  thân  chẳng  có  bệnh 

khổ. Thân tâm thanh tịnh thì ngoại cảnh chẳng có gì không thanh tịnh, ngay 

khi đó, Tịnh Độ lập tức hiện tiền. Đấy là nguyên tắc, nguyên lý được giảng 

bởi Hoa Nghiêm, cảnh chuyển theo tâm. Trong kinh Lăng Nghiêm, đức Phật 

nói:  “Nếu chuyển được cảnh thì giống hệt Như Lai”.  Bởi thế chúng ta phải 

chuyển cảnh, chớ để cảnh chuyển mình. 

Chuyển cảnh bằng cách nào? Cảnh giới có hai thứ thuận và nghịch, cũng 

tức là thuận duyên và nghịch duyên. Hai thứ cảnh giới hiện tiền, sáu căn của 

chúng ta tiếp  xúc,  hiểu rành rẽ phân  minh cảnh  giới (thật sự thấy tướng  rốt 

ráo, tướng viên mãn); như thế thì trí huệ tăng trưởng, như như bất động, đó 

là Nhất Niệm. Rèn  luyện  Nhất Tâm  Bất  Loạn từ nơi đó, ấy  là chuyển cảnh 

giới. Trong thuận cảnh, đối với thể, tướng, dụng, nhân duyên, quả báo, sự lý 

của thuận cảnh, quý vị hoàn toàn thấy rõ ràng, thì gọi là rành rẽ phân minh. 

Rành  rẽ phân  minh, tự mình  như như bất  động,  quyết định chẳng khởi tâm 

động  niệm  phân  biệt  nơi  tướng  cảnh  giới.  Chẳng  khởi  tâm,  chẳng  động 

niệm,  chẳng  phân  biệt,  chẳng  chấp  trước,  lại  càng  rành  rẽ  phân  minh  thì 

cảnh giới trở thành Phật, Bồ Tát, càng làm cho chúng ta thành tựu vô lượng 

trí huệ, thiền định rất sâu. Tu hành chỉ là có biết dụng tâm nơi cảnh giới hay 

không! 

Phật pháp sợ quý vị chấp tướng, nên từ đầu đến cuối Đại Thừa Phật pháp 

chỉ  phá  chấp  trước  mà  thôi.  Lìa  hết  thảy  phân  biệt,  chấp  trước,  chân  tướng 

bèn sáng tỏ. Có như vậy mới thường nhập trong cảnh giới Phật, cảnh giới ấy 

là cảnh giới của chư Phật Như Lai. Quý vị nhập được cảnh giới Phật mà quý 

vị  không  là  Phật,  thì  còn  ai  là  Phật  nữa  đây?  Khéo  dụng  tâm  thì  cảnh  giới 

nhãn  tiền,  cuộc  sống  thực  tế  đều  thành  kinh  Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa 

Nghiêm  hết.  Thấy  sắc,  nghe  tiếng,  không  gì  chẳng  phải  [là  kinh  Hoa 

Nghiêm]. Trong  mỗi một vi trần có trần số Phật đều vì chúng ta giảng kinh 

Hoa Nghiêm, đều  vì chúng  ta chuyển diệu pháp  luân. Do trong tâm  ta khởi 

tâm  động  niệm  nên  tự  mình  bèn  sanh  chướng  ngại,  gây  chướng  ngại  cho 

diệu pháp của hết thảy Như Lai, tự mình chẳng thấy, chẳng nghe, như điếc, 

như ngây. Phải nhập cảnh giới, phải giữ được nhất niệm thì mới nên. 

 “Như  huyễn  giải thoát” :  Cảnh  giới  được  chứng  bởi  bậc  địa  thượng  Bồ 

Tát  60  đều  có  một  chữ  Huyễn,  ý  nói  y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm  trong 

mười pháp giới có Tướng, nhưng không có Thể. 

Thể  là  không,  bởi  vậy  cái  Hữu  ấy  là  Huyễn  Hữu,  chẳng  phải  là  Chân 

Hữu. Hiểu được  hết thảy pháp đều  là  huyễn  hữu, quý  vị sẽ thọ dụng  tự tại, 

bởi  quý  vị  chẳng  chấp  trước.  Chẳng  chấp  trước  thì  đối  với  hết  thảy  pháp, 

quý  vị  chẳng  chấp  trước  được  mất,  nên  chẳng  mê  hoặc,  chẳng  tạo  nghiệp, 

chẳng sanh phiền não, chẳng thọ quả báo. Trong hết thảy pháp, quý vị du hý 

thần thông, tự tại lắm! Có thể hưởng thọ hết thảy pháp, nhưng chớ có chấp 

trước, hễ chấp trước bèn sanh phiền não. Phải hiểu hết thảy pháp trọn chẳng 

thể  được.  Cũng  giống  như  nằm  mộng,  mộng  là  giả,  thời  gian  nằm  mộng 

ngắn, lúc tỉnh bèn biết mộng là giả. 

Nếu trong mộng, quý vị nhận biết mình đang mộng, thì trong mộng quý 

vị sẽ có thể tận hưởng hết mức. Trong mộng được vàng, quý vị chẳng sanh 

hoan hỷ; quý vị biết đó là giả. Trong mộng thấy cọp ăn quý vị, quý vị cũng 

rất khảng khái, phát tâm từ bi đem thân nuôi nó, bởi quý vị hiểu đấy là giả, 

chính  mình không có chết, chỉ  là du  hý thần thông. Cuộc sống  hiện tại của 

chúng ta thật sự là mộng cảnh, thời gian dài hơn một chút đó thôi, sao quý vị 

còn  chưa  biết  mình  đang  nằm  mộng?  Nếu  quý  vị  giác  ngộ  thế  gian  giống 

như mộng cảnh, đối với danh văn, lợi dưỡng, ngũ dục, lục trần thế gian, quý 

vị cũng có thể tận tình hưởng thọ, nhưng trọn chẳng có ý niệm chấp trước. 

Trong thế gian này, hết thảy vạn vật, chúng ta có quyền sử dụng, nhưng 

chẳng có quyền sở hữu. Chẳng có  một thứ gì  là sở hữu của quý  vị cả! Nếu 

nói có sở hữu thì chỉ là một ý niệm hư vọng, lầm lạc; ngay đến thân thể còn 

chẳng  sở  hữu  được,  huống  gì  vật  ngoài  thân?  Vì  quyền  sở  hữu  mà  tranh 

giành  đến  đầu  rơi  máu  chảy,  một  ngày  từ  sáng  đến  tối  tạo  phiền  não,  thật 

chẳng đáng gì! Lầm lạc quá lớn, đó gọi là mê hoặc điên đảo. Nếu dẹp được 

cái  tâm  được  -  mất  là  dẹp  được  tám  mươi  phần  trăm  phiền  não.  Dẹp  được 

tám mươi phần trăm phiền não thì tội nghiệp cũng tiêu trừ quá nửa. 

Chẳng  phải  là  con  người  đến  chết  mới  biết  “mọi  sự  là  không”,  thật  ra, 

mỗi  ngày  chúng  ta  đều  chết  một  lần.  Lúc  quý  vị  ngủ,  chẳng  giống  như  đã 

chết rồi sao? Lúc ngủ say, còn cái gì là quý vị? Những thứ quý vị sở hữu đâu 

cả  rồi?  Một  khi  quý  vị  đã  mộng  say  rồi,  quý  vị  hoàn  toàn  ly  khai  thế  giới 

hiện  thực  này.  Thế  giới  này  chẳng  có  một  thứ  là  quý  vị  cả.  Quý  vị  phải 

thường suy nghĩ đạo lý này thì mới có thể chân chánh lãnh hội sự giải thoát 

như  huyễn  của  Bồ  Tát:  Ngài  thọ  dụng  hết  thảy  đại  tự  tại,  Ngài  tuyệt  đối 

chẳng  chiếm  hữu  cái  gì,  ngay  cả  thân  thể  của  chính  Ngài.  Thân  thể  cũng 

chẳng  phải  là  mình  thì  cái  gì  là  mình  vậy?  Tận  hư  không  khắp  pháp  giới 

chẳng có một pháp nào chẳng là mình cả! 

Nếu một ngày nào đó, quý vị nhận ra mình đang nằm mộng, tất cả cảnh 

giới trong mộng đúng hay sai đều là chính mình cả thôi! Mộng do tâm chính 

mình  biến  ra,  vậy  thì  trong  mộng  cảnh  chẳng  có  pháp  nào  chẳng  phải  là 

mình.  Trong  mộng  có  mình,  có  người  khác,  có  sơn  hà  đại  địa,  không  gì 

chẳng phải là mình. Toàn tâm tức mộng, toàn mộng tức là tâm. Tâm là Thể, 

là Năng Biến, mộng cảnh là Sở Biến, là tướng phần, là hiện tượng. 

Phật  pháp  nói:   “Toàn  vọng  tức  là  chân,  toàn  chân  tức  là  vọng”.   Nói 

Chân  là  nói  về Tâm. Tâm Năng  Biến  là chân,  mộng cảnh  Sở  Biến  là  vọng. 

Chân - vọng chẳng hai, chân - vọng nhất như. Nhập cảnh giới này thì gọi là 

chứng đắc Pháp Thân thanh tịnh. Một pháp là vạn pháp, vạn pháp chính là tự 

mình. Bởi vậy, đạt đến nhất niệm nhất tâm (Lý Nhất Tâm Bất Loạn) thì tận 

hư không khắp pháp giới chỉ là chính mình mà thôi, đó là Pháp Thân, Pháp 

Thân chẳng sanh chẳng diệt. 

Mỗi  một  cá  nhân  chúng  ta  đều  có  Pháp  Thân,  tiếc  là  ta  mê  mất  Pháp 

Thân.  Người  ngộ  là  ngộ  Pháp  Thân,  người  mê  là  mê  Pháp  Thân,  mê  ngộ 

chẳng hai. Mê là mê điều này, mà ngộ cũng là ngộ điều này. Lúc mê, cái chi 

cũng  chẳng  ít,  lúc  ngộ  cái  gì  cũng  chẳng  nhiều,  chẳng  tăng  giảm  chút  nào, 

mê - ngộ bất nhị. Kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm chỉ giảng một 

sự việc này; nhập cảnh giới này được đại tự tại. Giải thoát là tự tại. 

 “Oai lực” : Oai là oai đức, mà cũng là năng lực. năng lực chẳng thể nghĩ 

bàn, quý  vị có  năng  lực đến  nỗi trong  vũ trụ  vạn  hữu chẳng có  một sự  nào 

quý  vị  chẳng  làm  được.  Năng  lực  ấy  là  đức  năng  của  tự  tánh.  Chẳng  hạn 

như:  Người  sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  ăn  mặc  tự  nhiên,  nghĩ 

muốn ăn thứ gì, thứ đó liền biến hiện ra ngay trước mặt. Đó là oai lực. Nhìn 

thấy liền no, những thứ ấy tự động biến mất. Khoa học gia giải thích đạo lý 

này  như sau:  Đó  là  sự  chuyển  biến  giữa  năng  lượng  và  vật  chất.  Khoa  học 

gia hiểu được lý luận, nhưng chẳng biết cách biến như thế nào. 

Đức Phật dạy chúng ta: Nhất tâm là Năng Biến. Hiện thời chúng ta dùng 

vọng tâm nên chẳng biến được, hễ nhất tâm bèn khôi phục được năng lực ấy. 

Bây  giờ  đến  nơi  xa  xôi  chúng  ta  phải  ngồi  máy  bay,  phải  mất  mấy  tiếng 

đồng hồ mới đến nơi. Nếu dùng nhất niệm thì tận hư không, trọn pháp giới, 

chẳng  cần  phải  dựa  vào  bất  cứ  máy  móc  nào,  trong  khoảng  một  niệm  liền 

đến  ngay. Ở chỗ  này chẳng thấy thân thể,  ở chỗ kia thân thể  hiện  hữu, thật 

quá nhiệm mầu, tốc độ vượt xa tốc độ ánh sáng. Đó chính là oai lực. 

---o0o--- 



1.10.9. Nguyện thừa sự 

      Chánh kinh:  

       Ư nhất mao đoan cực vi trung,  

       Xuất hiện tam thế trang nghiêm sát,  

       Thập phương trần sát chư mao đoan,  

       Ngã giai thâm nhập nhi nghiêm tịnh,  

       Sở hữu vị lai Chiếu Thế Đăng,  

       Thành đạo chuyển pháp ngộ quần hữu,  

       Cứu cánh Phật sự thị Niết Bàn,  

       Ngã giai vãng nghệ nhi thân cận.  

       (Trong một cực vi đầu sợi lông,  

       Xuất hiện ba đời cõi trang nghiêm,  

       Mười phương đầu lông trần số cõi,  

       Tôi đều thâm nhập để nghiêm tịnh,  

       Tất cả Đấng Soi Đời vị lai,  

       Thành đạo chuyển pháp giác quần sanh,  

       Phật sự rốt ráo hiện Niết Bàn,  

       Tôi đều đi đến hòng thân cận)   

        Bài tụng này nói về nguyện Thừa Sự, tức là thân cận chư Phật Như Lai, 

hoặc  có  thể  hiểu  là  thân  cận  hết  thảy  thiện  tri  thức  cũng  được.  Bài  kệ  thứ 

nhất hoàn toàn nói về cảnh giới. 

 “Trong một cực vi đầu sợi lông” : rất ư là nhỏ bé. Vi trần đã rất nhỏ, cực 

vi  so  với  vi  trần  càng  nhỏ  hơn  nữa,  gọi  là  “lâm  hư trần”,  không  có  gì  nhỏ 

bằng. Đem vi trần chẻ ra thì gọi là “sắc tụ vi”, sắc tụ vi lại chia nhỏ ra gọi là 

cực vi  vi. “Vi” nói ở đây là cực  vi  vi, gần với hư không (quá nhỏ, hầu  như 

không  có  gì),  chẳng  thể  chia  nhỏ  hơn  nữa.  Chia  nhỏ  ra  là  không  có  gì  hết, 

biến thành hư không. 

Trong cực vi lại:  “Xuất hiện ba đời cõi trang nghiêm”   (xuất hiện tam thế 

 trang  nghiêm  sát):  Sát  là  sát-độ  (ksetu),  tức  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới,  là 

khu vực giáo hóa của một đức Phật. Tam thiên đại thiên thế giới thanh tịnh 

trang nghiêm nằm trong một cực vi vi. Vi trần “cực vi vi” chẳng phóng đại, 

tam thiên  đại thiên thế  giới chẳng rút  nhỏ, lớn  - nhỏ chẳng  hai. Đó  là cảnh 

giới chẳng thể nghĩ bàn, là cảnh giới hiện lượng của Phật, chẳng thể dùng lý 

luận để suy lường được nổi. 

 “Mười phương đầu lông trần số cõi” : Trong  mười phương có vô lượng 

vô biên các cực vi trần nơi những đầu sợi lông như thế, trong mỗi một cực vi 

nơi đầu một sợi lông ấy, các cõi Phật ba đời được hiện ra đương nhiên là vô 

lượng vô biên. 

 “Tôi đều thâm nhập để nghiêm tịnh” : Phổ Hiền Bồ Tát nói Ngài đều có 

thể thâm nhập [những cõi ấy], đều có thể tham dự vào việc trang nghiêm các 

cõi Phật. Tịnh độ của mỗi một đức Phật, Ngài đều đến được, không sót một 

cõi nào. Những điều đó đều từ nhất tâm hiển hiện. Nhất tâm là quý báu, hết 

thảy  của  cải  thế  gian  đều  là  giả,  nhất  tâm  mới  là  của  báu  chân  chánh,  hãy 

nên tu nhất tâm. 

 “Tất cả Đấng Soi Đời vị lai” : Chiếu Thế Đăng là biệt hiệu của Phật. 

        “Thành  đạo  chuyển  pháp  giác  quần  sanh” :  Chư  Phật  sau  khi  thị  hiện 

thành Phật, nhất định chuyển pháp luân giáo hóa chúng sanh. Mục đích của 

việc giáo hóa là giác ngộ quần hữu. Chữ  “hữu”  chỉ chúng sanh. Có nghiệp 

nhân Dục Giới  bèn thọ sanh trong Dục Giới. Có  nghiệp  nhân  Sắc Giới bèn 

thọ  sanh  trong  Sắc  Giới.  Phật  thuyết  pháp  khiến  cho  ba  cõi  sáu  đường  hết 

thảy chúng sanh khai ngộ. 

        “Phật  sự  rốt  ráo  hiện  Niết  Bàn” :  Phật  sự  là  sự  nghiệp  giáo  hóa  chúng 

sanh; rốt ráo  là  viên  mãn. Giáo hóa  viên  mãn rồi, tối  hậu bèn thị  hiện  nhập 

Niết  Bàn. Thích Ca Mâu Ni Phật trụ thế tám  mươi  năm, những chúng sanh 

căn cơ chín muồi được độ không còn sót một ai, đã độ hết cả rồi. Dẫu Phật 

chẳng tại thế, cứ tu học đúng theo kinh điển Phật cũng được thành tựu giống 

như thế. Tín nguyện trọn vẹn trăm phần trăm là kẻ “căn cơ chín muồi”. 

Sau khi  Phật diệt độ, pháp  môn  thật sự có thể  tiếp dẫn kẻ căn cơ thuần 

thục  chỉ  có  mỗi  mình  pháp  môn  Tịnh  Độ.  Đối  với  pháp  môn  Tịnh  Độ  tin 

tưởng  sâu  xa  chẳng  nghi  ngờ,  phát  nguyện  cầu  sanh,  không  ai  không  sanh 

về.  Chỉ  cần  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  bèn  được  độ  thoát, 

chẳng khác gì thành tựu của hàng đệ tử được Phật Thích Ca Mâu Ni độ khi 

Ngài  còn  tại  thế,  thậm  chí  còn  thù  thắng  hơn.  Tướng  căn  cơ  chín  muồi  là: 

chẳng xen tạp, chẳng gián đoạn. Nếu tu hành tin tưởng sâu, nguyện thiết tha, 

chẳng gián đoạn, chẳng xen tạp, người ấy là căn tánh thượng thượng, trong 

vòng ba năm nhất định có thành tựu lớn. 

        “Tôi  đều  đi  đến  hòng  thân  cận”   là  câu  nói  tổng  kết.  Phổ  Hiền  Bồ  Tát 

thân cận thừa sự chư Phật Như Lai, chẳng bỏ sót một vị Phật nào. 

---o0o--- 



1.10.10. Nguyện thành Chánh Giác 

      Chánh kinh:  

 Tốc tật châu biến thần thông lực,  

       Phổ môn biến nhập Đại Thừa lực,  

       Trí hạnh phổ tu công đức lực,  

       Oai thần phổ phú đại từ lực,  

       Biến tịnh trang nghiêm thắng phước lực,  

       Vô trước vô y trí huệ lực,  

       Định huệ phương tiện oai thần lực,  

       Phổ năng tích tập Bồ Đề lực,  

       Thanh tịnh nhất thiết thiện nghiệp lực,  

       Tồi diệt nhất thiết phiền não lực,  

       Hàng phục nhất thiết chư ma lực,  

       Viên mãn Phổ Hiền chư hạnh lực.  

 (Sức thần thông trọn khắp mau chóng,  

 Sức phổ môn nhập khắp Đại Thừa,  

 Sức trí hạnh tu mọi công đức,  

 Sức đại từ oai thần che khắp,  

 Sức trang nghiêm khắp tịnh thắng phước,  

 Sức trí huệ không vướng, không nương,  

 Sức định huệ phương tiện oai thần,  

 Sức tích tập Bồ Đề rộng khắp,  

 Sức thanh tịnh hết thảy thiện nghiệp,  

 Sức dẹp tan hết thảy phiền não,  

 Sức hàng phục hết thảy các ma,  

 Sức viên mãn các hạnh Phổ Hiền)  

Bài  tụng  nói  về  nguyện  thành  Chánh  Giác.  Kinh  văn  nêu  lên  mười  hai 

sức,  chín  loại  đầu  nói  về  nghiệp  dụng,  ba  loại  sau  nói  về  “kết  nhân  thành 

quả”. Nghiệp là sự nghiệp, hành động, hoạt động. Trong hết thảy hoạt động 

đều được đại tự tại. 

Thứ nhất, Ngài có  “sức thần thông trọn khắp mau chóng” :  “Tốc tật”  là 

mau  chóng.  Các  cõi  Phật  trong  mười  phương,  Ngài  vừa  nghĩ  đến  liền  đến, 

còn  có  thể  trở  về  quá  khứ,  đi  đến  vị  lai,  mười  phương  ba  đời  thông  đạt  vô 

ngại, cứ nghĩ đến bèn đến được, đủ thấy sức hoạt động của Ngài thật chẳng 

thể nghĩ bàn. Nhất niệm nhất tâm chẳng có chướng ngại, tam tâm nhị ý bèn 

có chướng ngại. 

 “Sức phổ môn nhập khắp Đại Thừa” : Giảng về pháp môn. Pháp môn vô 

lượng vô biên, bởi thế gọi là  “phổ môn”.  Vô lượng vô biên pháp môn Ngài 

đều có thể thông đạt. Vô lượng pháp môn đều lưu xuất từ nhất tâm. Bây giờ, 

chúng ta từ bất cứ pháp môn nào mà nhập, hễ nhập được thì cái mà ta chứng 

đắc chính là nhất tâm; bởi thế mới nói:  “Thông một môn, hết thảy môn đều 

 thông”  (thông đạt). Môn nào cũng thông với nhất tâm, nhất chân, bởi thế gọi 

là  “bất nhị pháp môn”.  Mở ra nhiều môn như thế là vì phương tiện tiếp dẫn. 

Phật đại từ đại bi chẳng ép buộc quý vị học một  môn nào, nếu  miễn cưỡng 

học,  sẽ  học  chẳng  giỏi.  Vô  lượng  pháp  môn  khiến  cho  mỗi  cá  nhân  tu  học 

đều  sung  sướng,  thoải  mái.  Nếu  thấy  học  Phật  rất  khổ  thì  phải  phản  tỉnh, 

nhất định là mình đã đi theo con đường chưa đúng. 

 “Sức trí hạnh tu mọi công đức” : Tu hành nhất định phải dựa vào trí huệ. 

Trí  hạnh  là  Bát  Nhã  Ba  La  Mật,  nếu  hành  vi  ba  nghiệp  thân  -  khẩu  -  ý  là 

hành  vi  mê  lầm  thì  phải  sửa  đổi,  giác  chứ  không  mê  thì  gọi  là   “trí  hạnh”.  

Hết thảy hành vi đều chiếu theo lý trí, chẳng bị mê hoặc, gọi là  “phổ tu”  (tu 

khắp cả). Có  vậy  mới thành tựu công đức. Công đức chỉ  định  huệ. Định  là 

tâm thanh tịnh, tức là nhất tâm. Huệ là điều gì cũng đều hiểu rõ. 

 “Sức đại từ oai thần che khắp” : Đặt nặng từ bi, phải dùng tâm đại từ bi 

đối đãi hết thảy chúng sanh. Trông thấy người ác, hay nói tổng quát là thấy 

những  chuyện  trái  mắt,  đó  đều  là  những  cảnh  giới  dạy  ta  tu  tâm  đại  từ  bi. 

Nếu trong những hoàn cảnh ấy, quý vị tu thành tựu tâm đại từ bi thì kẻ ác trở 

thành thiện tri thức của quý vị, là Bồ Tát. Không có họ, quý vị chẳng thể tu 

thành tâm từ bi. 

 “Biến tịnh trang nghiêm thắng phước lực” (sức trang nghiêm khắp tịnh 


thắng  phước):  Phước  báo  lớn  nhất,  thù  thắng  nhất  là  thân  tâm  thanh  tịnh. 

Tâm  địa  thanh  tịnh  mới  là  sự  hưởng  thọ  chí  cao  vô  thượng.  “Biến  tịnh” : 

thân thanh tịnh, tâm thanh tịnh, hết thảy cảnh giới thanh tịnh, chẳng có một 

pháp nào không thanh tịnh, chẳng có một chỗ nào không thanh tịnh. 

 “Sức trí huệ không vướng, không nương” : Tự hành, dạy người đều phải 

không  vướng  mắc,  dựa  dẫm  thì  mới  có  thể  thành  tựu  trí  huệ  viên  mãn.  Tự 

mình tu hành tâm thanh tịnh, giáo hóa chúng sanh tâm địa thanh tịnh, quyết 

định chẳng chấp trước. Tam Quy Y là quy y Giác - Chánh - Tịnh nơi tự tánh. 

 “Sức định huệ phương tiện oai thần” : Câu  này thiên trọng  vấn đề  giáo 

hóa chúng sanh. Không có định huệ thì phương tiện trở thành có vấn đề. Nhà 

Phật  thường  nói:   “Từ  bi  lắm  họa  hại,  phương  tiện  thành  hạ  lưu” .  Phải  có 

định  và  huệ  thì  Phật  mới  có  thể  nhiếp  thọ  hết  thảy  chúng  sanh.  Định  huệ 

khởi tác dụng chính là phương tiện từ bi.  “Sức oai thần” : Oai là chữ để hình 

dung,  Thần  là  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  chỉ  phương  pháp  giáo  học.  Thân  giáo, 

ngôn giáo, pháp phương tiện chẳng thể nghĩ bàn. 

 “Sức tích tập Bồ Đề rộng khắp” (Phổ năng tích tập Bồ Đề lực): Phổ là 

phổ biến, tùy thời tùy chỗ tu tập vô thượng Bồ Đề. 

 “Sức hàng phục hết thảy các ma”  61  

a) Ngũ  Ấm Ma:  là bản thân chúng  ta. Thân  thể ta do  ngũ ấm, tứ đại tụ 

tập thành. Hàng phục được Ngũ Ấm Ma thì sanh tử tự tại. 

b) Phiền Não Ma: Dẹp yên được ma phiền não thì xa lìa được bệnh khổ 

nơi thân tâm. 

c) Tử Ma. 

d) Thiên  ma:  Là oán thân trái chủ từ vô thỉ kiếp đến  nay. Quý  vị  muốn 

vượt thoát tam giới, chúng bèn đến quấy rối. Lúc lâm chung thấy thân quyến 

đã  chết  của  mình,  thật  ra  là  oán  gia  trái  chủ  biến  hiện  thành  thân  quyến, 

người nhà của mình đến lôi kéo người chết đi theo để trả thù. Lúc lâm chung 

bệnh ngặt nghèo cho thấy mình chưa hàng phục được ma. Người niệm Phật 

công  phu  giỏi,  biết  trước  lúc  chết,  không  bệnh  mà  mất.  Phải  dùng  cái  tâm 

thanh tịnh để hàng phục ma. Tâm thanh tịnh ma chẳng dám quấy quý vị. 

 “Sức viên mãn các hạnh Phổ Hiền” : Nhân hạnh thù thắng của Phổ Hiền 

đều  tu  được,  Phổ  Hiền  hạnh  vô  lượng  vô  biên,  vậy  thì  phải  một  ngày  hay 

một kiếp mới có thể tu được viên  mãn? Niệm và kiếp viên dung, một niệm 

cũng như vô lượng kiếp, vô lượng kiếp cũng như một niệm. Tâm thanh tịnh 

bèn tu viên mãn, tâm chẳng thanh tịnh bèn tu vô lượng kiếp. 

Chánh kinh:  

       Phổ năng nghiêm tịnh chư sát hải,  

       Giải thoát nhất thiết chúng sanh hải,  

       Thiện năng phân biệt chư pháp hải,  

       Năng thậm thâm nhập trí huệ hải,  

       Phổ năng thanh tịnh chư hạnh hải,  

       Viên mãn nhất thiết chư nguyện hải,  

       Thân cận cúng dường chư Phật hải,  

       Tu hành vô quyện kinh kiếp hải,  

       Tam thế nhất thiết chư Như Lai,  

       Tối thắng Bồ Đề chư hạnh nguyện,  

       Ngã giai cúng dường viên mãn tu,  

       Dĩ Phổ Hiền hạnh ngộ Bồ Đề.  

 (Nghiêm tịnh trọn khắp các biển cõi,  

 Giải thoát hết thảy biển chúng sanh,  

 Khéo hay phân biệt các biển pháp,  

 Thâm nhập biển trí huệ rất sâu,  

 Thanh tịnh trọn khắp các biển hạnh,  

 Viên mãn hết thảy các biển nguyện,  

 Thân cận cúng dường các biển Phật,  

 Tu hành không mệt trải biển kiếp,  

 Ba đời hết thảy các Như Lai,  

 Các hạnh nguyện Bồ Đề tối thắng,  

 Tôi đều cúng dường, tu viên mãn,  

 Dùng Phổ Hiền hạnh ngộ Bồ Đề)   

Ba  bài  kệ  này  tổng  kết  mười  khoa  mục  nhỏ  trong  phần   “phổ  giai  hồi 

 hướng”.  Chữ   “hải”   biểu  thị  rộng  sâu  chẳng  có  ngằn  mé.  Phổ  Hiền  hạnh 

nguyện  phải  dùng  tâm  thanh  tịnh  mà  tu,  dùng  cái  tâm  chân  thành  mà  tu. 

Chân thành, thanh tịnh chẳng có chướng ngại, chẳng có phân biệt, chẳng có 

chấp  trước;  bởi  thế  tâm  lượng  rộng  sâu  vô  biên.  Dùng  tâm  như  thế  để  tu 

hành thì bất cứ hạnh nào cũng đều tương ứng tự tánh, bởi thế hạnh nào cũng 

sâu rộng không ngằn mé. 

 “Nghiêm tịnh trọn khắp các biển cõi” : Nghiêm là trang nghiêm, Tịnh là 

thanh tịnh.  “Chư sát”  là các cõi nước Phật. Câu này ý nói trang nghiêm cõi 

Phật. Các cõi  Phật  vô  lượng  vô biên, bởi thế  dùng chữ  “hải”   để  làm  tỷ dụ 

hình dung. Câu này mang ý nghĩa rất sâu, rất rộng. Trong  một lỗ chân lông 

có vô lượng vô biên các cõi nước Phật; mỗi một lỗ chân lông đều giống như 

thế. Đó là “đại tiểu tương dung” (lớn nhỏ chứa đựng lẫn nhau), “đại tiểu vô 

ngại”.  Đại  thế  giới  trang  nghiêm  và  tiểu  thế  giới  trang  nghiêm  chỉ  là  một 

việc. Có thể trang  nghiêm tiểu thế  giới sẽ  có thể trang  nghiêm đại  thế  giới; 

trang nghiêm được đại thế giới nhất định trang nghiêm được tiểu thế giới. 

Đại thế giới và tiểu thế giới cái nào khó, cái nào dễ? Thưa cùng quý vị, 

không có khó dễ gì cả! Nếu đại thế giới là khó, tiểu thế giới là dễ, tức là có 

sai  biệt,  làm  sao  bình  đẳng  được?  Xứng  tánh  chẳng  có  sai  biệt.  Vì  thế  nói 

 “hết  thảy  vạn  pháp  bình  đẳng  nhất  vị”.   Sát  (cõi  nước)  là  hoàn  cảnh  sanh 

sống của chúng ta. Lớn thì cũng là hoàn cảnh sanh sống, mà nhỏ thì cũng là 

hoàn cảnh sanh sống. Phải từ đây mà hiểu câu này thì mới được thọ dụng. 

Hoàn  cảnh  sanh  sống  phải  tính  từ tấm  áo  lót  mình  của  chúng  ta  trở  đi. 

Áo  lót mình  thuộc  hoàn cảnh sanh sống. Những  gì  ngoài thân thể  ra đều  là 

hoàn  cảnh  sanh  sống  cả.  Trang  nghiêm  cõi  Phật  phải  bắt  đầu  từ  hoàn  cảnh 

sanh sống. Hoàn cảnh sanh sống của chúng ta chưa tốt làm sao trang nghiêm 

cõi Phật cho được? Y phục là hoàn cảnh sanh sống của chúng ta; mặc áo thì 

y phục phải sạch sẽ, tề chỉnh, thay giặt quần áo cho sạch sẽ, khô ráo, xếp gọn 

ghẽ cất  vào tủ, đó  là  trang  nghiêm.  Ăn cơm,  lau bàn cho sạch, chớ để dính 

dầu mỡ, tro bụi; bát đĩa phải rửa sạch, úp ngay ngắn. Đối người, đối sự, đối 

vật, chẳng những tâm phải thanh tịnh, mà còn phải chân thành. Với sự cũng 

phải làm cho đến thật viên mãn. Chẳng tận tâm tận lực làm là tâm ta chẳng 

thành, chẳng kính. 

Bồ  Tát  nói  Ngài  có  năng  lực  trang  nghiêm  khắp  các  biển  cõi,  chúng  ta 

phải học theo. Trong sanh hoạt, mọi sự mọi vật phải cẩn thận lưu ý, điều gì 

cũng rất viên mãn là đã thực hiện được việc trang nghiêm cõi Phật vậy. Kinh 

Hoa Nghiêm dạy rất rõ:  “Một là hết thảy, hết thảy tức là một”.  Trong cuộc 

sống,  ta  đạt  được  thanh  tịnh  trang  nghiêm  thì  mười  phương  các  cõi  Phật 

đương nhiên thanh tịnh trang nghiêm. Nói từ căn bản thì trang nghiêm chỉ là 

cái  tâm  thanh  tịnh.  Tâm  tịnh,  thân  bèn  thanh  tịnh.  Thân  tâm  thanh  tịnh,  lẽ 

nào hoàn cảnh sống của chúng ta chẳng thanh tịnh? Tự nhiên nó phải thanh 

tịnh  theo.  Đối  người,  đối  vật  đều  thanh  tịnh.  Đó  là   “phổ  năng”   (khắp  có 

thể), chúng ta phải nên tu học. Học Phật là học ở chỗ này. 

 “Giải thoát hết thảy biển chúng sanh” : Hết thảy chúng sanh, đặc biệt là 

phàm  phu  lục  đạo,  cuộc  sống  chẳng  tự  tại,  quý  vị  phải  giúp  họ  được  giải 

thoát. Vì sao họ chẳng được tự tại? Là vì có rất nhiều ràng buộc, giống như 

bị  dây  rợ  chằng  trói,  chẳng  cử  động  được ,   chẳng  tự  do.  Cái  gì  ràng  buộc 

vậy? Phiền não, vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, ưu lự, vướng víu… đều 

là dây trói. Những dây trói đó đều do mê mất tự tánh mà sanh khởi. Bồ Tát 

là  người  đã  chân  chánh  giác  ngộ,  bởi  thế  phải  giúp  những  chúng  sanh  ấy 

khai ngộ. 

Trước hết, phải hiểu vì sao chúng sanh chẳng khai ngộ? Giống như thầy 

thuốc chữa bệnh,  trước  hết phải  tìm  ra  gốc bệnh. Trong kinh  Hoa  Nghiêm, 

đức  Thế  Tôn  đã  nêu  ra  cái  gốc  bệnh,  Ngài  giảng  rất  minh  bạch.  Đức  Phật 

nói:   “Hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  trí  huệ,  đức  tướng  của  Như  Lai,  đều  vì 

 vọng tưởng, chấp trước, mà chẳng thể chứng đắc”.  Nói cách khác, mỗi một 

cá nhân đều là Phật. Đức Phật có trí huệ nhiều và lớn, mỗi cá nhân chúng ta 

ai nấy đều có. 

Đức tướng là thân tướng khỏe mạnh nhất, viên mãn nhất, chúng ta ai nấy 

đều  có,  toàn  là  thân  kim  cang  bất  hoại  cả!  Có  những  đồng  tu  thân  thể  hư 

nhược, tinh thần chẳng phấn chấn, quanh năm bệnh tật, gốc bệnh là do vọng 

tưởng, chấp trước. Bỏ được  vọng tưởng, chấp trước, trí  huệ bèn khôi phục, 

sức khỏe khôi phục, vô lượng công đức nơi tự tánh, vô lượng đức năng thảy 

đều khôi phục hết. Phật pháp chỉ là dạy chúng ta đoạn trừ vọng tưởng, chấp 

trước mà thôi. 

Bồ  Tát giúp  hết thảy chúng sanh được đại tự tại  như thế  nào?  Phải dẹp 

trừ  gốc  bệnh  của  chúng  sanh,  dạy  chúng  sanh  hiểu  rõ  tình  trạng  sự  thật. 

Vọng  tưởng,  chấp  trước  do  chính  mình  khởi  thì  phải  do  chính  mình  đoạn. 

Chúng ta chẳng biết gốc bệnh  là vọng tưởng, chấp trước; Phật, Bồ  Tát một 

lời vạch trần, đấy là các ngài gia trì chúng ta, giúp đỡ chúng ta. Từ nay trở 

đi, chúng ta dẹp được  vọng tưởng  là thành công. Vọng chẳng phải  là chân, 

phàm là có tưởng đều là vọng, chân tâm chẳng có tưởng. 

Ngày  ngày  niệm  A  Di  Đà  Phật  thì  câu  Phật  hiệu  này  là  chân  hay  là 

vọng? Ở đây, tôi thưa thật cùng quý vị, chỉ có một câu Phật hiệu này chẳng 

vọng; vì nếu vọng tưởng những cái khác, quý vị phải luân hồi lục đạo. Lục 

đạo  luân  hồi  lẫn  mười  pháp  giới  đều  chẳng  phải  là  chân,  Nhất  Chân  Pháp 

Giới  mới  là  chân.  Thế  giới  Cực  Lạc  của  Phật  A  Di  Đà  là  Nhất  Chân  Pháp 

Giới. 

Chúng  ta  nghĩ  đến  Phật  A  Di  Đà,  niệm  Phật  A  Di  Đà,  tuyệt  đối  chẳng 

phải  là khởi  vọng tưởng;  ngoài ra tất  thảy  đều  là  vọng tưởng. Tự mình đắc 

độ, từ nay trở đi chẳng khởi vọng tưởng. Quá khứ đã qua rồi, chẳng cần phải 

nghĩ đến nữa, hệt như một giấc  mộng. Vị lai vẫn chưa tới, nghĩ đến để làm 

gì? Nói đến hiện tại thì hiện tại đã chẳng có, đã qua mất rồi. 

Kinh Kim Cang dạy:  “Tâm quá khứ, tâm hiện tại, tâm vị lai, ba tâm bất 

 khả đắc”.  Nghĩ đến quá khứ, nghĩ đến  hiện tại,  nghĩ đến  vị  lai đều  là  vọng 

tưởng.  Quá  khứ,  hiện  tại,  vị  lai  đều  chẳng  nghĩ  đến,  tự  tại  thay!  Việc  gì 

chẳng liên quan đến cuộc sống của mình, ta chẳng cần biết đến. Chẳng phải 

là nhân vật ta phải nhận biết, ta chẳng cần biết đến, tâm bèn thanh tịnh. Cổ 

nhân nói:  “Càng biết nhiều việc, phiền não càng lắm”.   

Tôi  khuyên  các  đồng  tu:  chẳng  cần  phải  xem  truyền  hình,  đừng  nghe 

radio,  chớ  xem  báo  chí.  Nghe  kinh  là  để  đoạn  nghi  sanh  tín,  tín  tâm  thanh 

tịnh bèn sanh Thật Tướng. Dùng tín tâm thanh tịnh chấp trì danh hiệu bèn có 

thể  giúp  cho  hết  thảy  chúng  sanh  phá  mê  khai  ngộ,  lìa  khổ  được  vui.  Nói 

chung, phải nhận thức rõ ràng chính mình và hoàn cảnh sanh sống của chính 

mình,  ngàn  kinh  muôn  luận  chỉ  nói  một  chuyện  này,  đó  chính  là  luận  đề 

trung tâm của Phật pháp vậy. 

 “Khéo hay phân  biệt các biển pháp” : Pháp là  hết thảy pháp.  Trong  hết 

thảy pháp, có pháp chân thật, có pháp sai biệt; chân thật là Thể. Phật nói vạn 

pháp đều không, nói Không là nói về Thể, đó là chân thật. Hết thảy vạn pháp 

đều chẳng phải thật tồn tại. Kinh Kim Cang nói:  “Phàm những gì có tướng 

 đều là hư vọng… Hết thảy pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt, bóng”  đều là 

nói  về  thể  tánh  của  các  pháp.  Đó  là  chỗ  giống  nhau.  Nếu  từ  Tướng  và  tác 

dụng của hết thảy pháp mà nói thì có sai biệt. 

Trong vũ trụ, vạn pháp sai biệt vô lượng, vô biên, có nhiễm - tịnh, chân - 

vọng, tà - chánh, thị - phi, thiện - ác, quý vị phải có năng lực phân biệt. Chỉ 

có giáo dục mới có thể làm cho quảng đại chúng sanh phân biệt các pháp sai 

biệt là đúng hay sai, thiện hay ác, lợi hay hại. Phân biệt được thiện - ác, nhất 

định có thể đoạn ác tu thiện; phân biệt được lợi - hại, tự nhiên sẽ hướng đến 

cái  tốt,  tránh  cái  xấu.  Chẳng  nhận  thức  pháp  sai  biệt,  sẽ  thường  coi  xấu  là 

tốt, coi ác là lành, lúc quả báo hiện tiền, có hối chẳng kịp nữa. Người niệm 

Phật nhiều, người vãng sanh ít là do chính mình tạo nghiệp chướng mà thôi. 

Vì  sao  tạo  nghiệp?  Vì  chẳng  hiểu  rõ sự tướng  chân  thật.  Bởi  thế,  chúng  ta 

phải thường coi trọng giáo dục. 

 “Thâm nhập biển trí huệ rất sâu” : Mục đích của việc thọ trì Phật pháp là 

khai trí huệ, nhưng trí huệ vốn sẵn có, chứ chẳng phải từ bên ngoài đưa đến. 

Đọc nhuần kinh điển, đọc nhuần cổ văn, tu Căn Bản Trí là bước khởi đầu để 

 “thâm  nhập  biển  trí  huệ  rất  sâu” ;  từ  Vô  Lượng  Thọ  kinh,  Tứ  Thư,  Ngũ 

Kinh mà khởi sự. Chỉ có khôi phục nền giáo học Khổng Mạnh và Đại Thừa, 

chúng  ta  mới  đạt  được  hạnh  phúc  chân  chánh.  Lợi  ích  công  đức  thù  thắng 

nói  đến trong kinh  Phật chúng ta có thể đạt được, dẫu chẳng đạt được  viên 

mãn,  nhưng  nhất định đạt được  ít phần. Gia đình  mỹ  mãn, sự  nghiệp thành 

công, đều nhờ những sách giáo khoa ấy. 

 “Thanh tịnh trọn khắp các biển hạnh” : Có thể phân biệt tà - chánh, thị - 

phi, có thể thành tựu trí huệ chân thật rồi thì sau đấy tự nhiên quý vị có năng 

lực thanh tịnh ba nghiệp thân - khẩu - ý. Tâm thanh tịnh: tư tưởng, kiến giải 

thanh  tịnh,  chẳng  bị  nhiễm  ô,  chẳng  bị  cảnh  giới  bên  ngoài  lay  động.  Ngữ 

thanh  tịnh:  nói  năng  câu  nào,  chữ  nào  cũng  đều  lợi  ích  chúng  sanh,  đều  là 

dẫn  dụ,  chỉ  dạy  chúng  sanh  hướng  thiện,  dẫn  dụ  chúng  sanh  chứng  chân; 

hành  vi  nhất  định  là  gương  mẫu  cho  thế  gian.  Đấy  là  thanh  tịnh  trọn  khắp 

các biển hạnh; có vậy rồi thì nguyện vọng của chúng ta mới hòng đạt được 

viên mãn. 

 “Viên  mãn  hết  thảy  các  biển  nguyện” :  Bốn  hoằng  thệ  nguyện:  Chúng 

sanh vô biên thệ nguyện độ, phiền não vô tận thệ nguyện đoạn, pháp môn vô 

lượng  thệ  nguyện  học,  Phật  đạo  vô  thượng  thệ  nguyện  thành.  Mười  đại 

nguyện  Phổ  Hiền,  bốn  mươi  tám  nguyện  A  Di  Đà,  chúng  ta  muốn  chân 

chánh tu hành thì cũng có thể viên mãn những nguyện đó; huống chi những 

sở nguyện sở cầu thế gian, trọn chẳng hư uổng. Trong nhà Phật, hữu cầu tất 

ứng, nhất định  nguyện  vọng sẽ được thỏa  mãn. Cầu  nguyện chẳng thể  mãn 

nguyện ắt phải là do có chướng ngại. Trừ được chướng ngại rồi, có nguyện 

ắt thành, chuyện gì cũng xứng tâm vừa ý. 

 “Thân  cận  cúng  dường  các  biển  Phật” :  Đây  cũng  như  nói  muốn  chân 

thật tu hành thì phải nỗ lực đem những tập khí xấu, những hành vi chẳng tốt 

trong  cuộc  sống  sửa  đổi  cho  đúng,  đó  gọi  là  “tu  hành”.  Muốn  sửa  đổi  cho 

đúng thì phải bắt đầu từ việc thân cận thiện hữu. Gần son thì đỏ, gần mực thì 

đen. Phổ Hiền Bồ Tát dạy chúng ta thân cận chư Phật (thiện tri thức) thì mới 

chẳng bắt chước cái xấu, đạo  nghiệp quyết định thành tựu. Ngài dạy chúng 

ta cúng dường chư Phật, cúng dường chân chánh là y giáo phụng hành, thầy 

chỉ dạy sao phải nỗ lực làm như thế. Thân cận một vị giáo sư tốt chỉ đường, 

thân  cận  bạn  lành  thiết  tha  chính  là  mấu  chốt  cho  việc  tu  hành  thành  công 

trong một đời. 

 “Tu hành không mệt trải biển kiếp” : Đây là Tinh Tấn. Phát tâm dài lâu, 

tâm thường hằng, tâm nghị lực, vĩnh viễn chẳng lùi, dũng mãnh tinh tấn, chớ 

sợ  người  khác  phỉ  báng.  Chúng  ta  tu  học  là  nhằm  viên  mãn  thành  tựu  đạo 

nghiệp,  là  chân  thật  cống  hiến  cho  hết  thảy  chúng  sanh.  Sự  cống  hiến  ấy 

chẳng cần người khác biết, cũng chẳng cần ai tán thán. Người khác phỉ báng, 

lăng nhục, chửi rủa quý vị thì phải gấp cảm ơn, bởi lẽ nghiệp chướng được 

họ tiêu trừ giùm. 

Phổ Hiền dạy cho chúng ta tấm gương như sau: Khi chưa thành Phật, tu 

hành trải vô lượng kiếp, thành Phật rồi, lại lui xuống làm Bồ Tát, lại phải tu 

hành, lại phải khởi sự từ đầu, thật là phi thường! Chẳng cần biết là trước khi 

thành Phật  hay  đã thành Phật rồi, Ngài tu  hành  vĩnh  viễn chẳng  gián đoạn. 

Hiện tại chúng ta tu hành vì chính mình, các Bồ Tát tu hành vì chúng sanh. 

Ở đây, Phổ  Hiền  Bồ Tát thị  hiện, cũng  là  trì  giới  niệm Phật, cầu sanh  Tịnh 

Độ, nêu gương tốt cho chúng ta. 

 “Ba đời hết thảy các Như Lai” : Ý nghĩa trọng yếu trong bài kệ này là ba 

người  cùng  đi,  ắt  có  người  là  thầy  ta,  đó  cũng  chính  là  điều  Thiện  Tài  đã 

hiển thị trong kinh này: Hết thảy chúng sanh đều là thiện tri thức của chúng 

ta, hết thảy chúng sanh trong hết thảy thời, hết thảy chỗ đều là “học xứ” (nơi 

để chúng ta  học tập). Tam  thế chư Phật:  Quá  khứ chư Phật  và  hiện  tại chư 

Phật  đều  đã  thành  Phật,  vị  lai  chư  Phật  là  hết  thảy  chúng  sanh,  còn  chưa 

thành  Phật.  Tất  cả  hết  thảy  chúng  sanh  đều  là  vị  lai  Phật.  Trọng  điểm  của 

câu này là vị lai Phật. Hết thảy chúng sanh còn chưa thành Phật, có kẻ ác, có 

người lành, đều là học xứ của chúng ta cả. Quá khứ Phật, hiện tại Phật, trong 

kinh điển đức Thế Tôn đã giới thiệu, đã trần thuật những giáo huấn của hết 

thảy  chư Phật  đối  với  chúng  sanh,  chúng  ta  đọc  đến  thì  phải  như thuyết  tu 

hành. 

Hiện  tại  hết  thảy  đại  chúng  (vị  lai  Phật),  thiện  tâm,  thiện  nguyện,  thiện 

hạnh của họ, ta trông thấy, nghe thấy phải sanh tâm hoan hỷ, khởi tâm cung 

kính, muốn học theo. Nếu chúng ta không có những thiện hạnh thì phải học 

theo. Những thiện nhân ấy là thiện tri thức của chúng ta. Gặp phải kẻ ác khởi 

ác  tâm  ác  niệm,  tạo  tác  hết  thảy  tội  nghiệp,  chúng  ta  trông  thấy,  nghe  thấy 

phải phản tỉnh, chúng ta có những lỗi ấy hay chăng? Nếu có, phải gấp sửa lỗi 

đổi mới. Những kẻ ác đó cũng là thầy ta (thiện tri thức). Chẳng có ai chẳng 

phải  là  thầy!  Chẳng  có  ai  chẳng  phải  là  thiện  tri  thức,  đều  thời  thời  khắc 

khắc  chỉ  dạy,  giúp  đỡ  chúng  ta.  Chỉ  có  mình  ta  là  học  trò;  trừ ta  ra,  ai  nấy 

đều là thầy mình hết. Bài kệ này chủ yếu dạy chúng ta đạo lý này. 

 “Các  hạnh  nguyện  Bồ  Đề  tối  thắng” :  Tối  thù  thắng  là  quý  vị  biết  học 

theo người thiện, chẳng học người ác. Gặp được người thiện phải học theo; 

gặp  kẻ  ác,  phải  phản  tỉnh  mình  có  những  điều  ác  như  thế  chăng,  họ  dạy 

chúng  ta  kiểm  điểm  tâm  hạnh  của  chính  mình.  Con  người  rất  thường  hay 

chẳng thấy  lỗi  mình. Thấy  lỗi  người khác  phải quay trở  lại  xét kỹ  mình có 

hay không có, phải tìm cho ra. Tìm thấy lỗi mình phải sửa đổi. Những kẻ đó 

là  ân  nhân  của  ta,  không  có  họ  chúng  ta  chẳng  thể  phát  hiện  lỗi  lầm  của 

mình.  Đấy  là  sự  khai  ngộ  thù  thắng.  Tất  cả  hết  thảy  hạnh  nguyện  phải  tu 

theo cách ấy. 

 “Tôi đều cúng dường, tu viên mãn” : Đối  với  hết thảy chúng sanh, bình 

đẳng cúng dường, bình đẳng lễ kính, bồi dưỡng cái tâm thanh tịnh, tâm bình 

đẳng  của  chính  mình.  Người  lành,  kẻ  ác,  chúng  ta  biết  phải  học  theo  ai; 

thuận cảnh, nghịch cảnh, cũng phải biết nên tu như thế nào. Thuận cảnh hay 

nghịch  cảnh  đều  là  cảnh  giới  tốt,  người  thiện  lẫn  kẻ  ác  đều  là  người  tốt. 

Người tu học như thế nhất định viên mãn thành Phật ngay trong một đời, bởi 

lẽ tất cả chướng ngại thảy đều chẳng có. Chướng ngại nằm trong tâm mình, 

tự mình tạo chướng ngại, cảnh giới bên ngoài thật sự chẳng có chướng ngại. 

Chúng  ta  chẳng  biết  là  tự  mình  chướng  ngại  mình,  cứ  sợ  chướng  ngại 

bên ngoài làm khó mình, người này chướng ngại ta, việc nọ chướng ngại ta, 

hoàn  cảnh  kia  chướng  ngại  ta,  đâu  đâu  cũng  đều  là  tìm  pháp  ngoài  tâm, 

chẳng biết chướng ngại thật sự phát sanh từ trong tâm! Nội tâm  thanh tịnh, 

chân  thành,  sẽ  đột  phá  tất  cả  hết  thảy  chướng  ngại  bên  ngoài;  hết  thảy 

chướng  ngại  đều  biến  thành  trợ  duyên,  đều  giúp  cho  quý  vị,  đều  thành  tựu 

quý vị. 

Sáu  bài  kệ  tiếp  theo  đây  quy  kết  Văn  Thù,  Phổ  Hiền,  nguyện  đồng  nhị 

thánh. 

---o0o--- 

2. Nguyện Đồng Nhị Thánh 

      Chánh kinh:    

       Nhất thiết Như Lai hữu trưởng tử,  

       Bỉ danh hiệu viết Phổ Hiền tôn,  

       Ngã kim hồi hướng chư thiện căn,  

 Nguyện chư trí hạnh tất đồng bỉ,  

 Nguyện thân khẩu ý hằng thanh tịnh,  

 Chư hạnh, sát độ diệc phục nhiên,  

 Như thị trí huệ hiệu Phổ Hiền,  

 Nguyện ngã dữ bỉ giai đồng đẳng.  

 (Hết thảy Như Lai có trưởng tử,  

 Danh hiệu Ngài là đức Phổ Hiền,  

 Tôi nay hồi hướng các căn lành,  

 Nguyện các trí hạnh đều giống Ngài,  

 Nguyện thân - khẩu - ý luôn thanh tịnh,  

 Các hạnh, cõi nước cũng giống thế.  

 Trí huệ như thế gọi Phổ Hiền,  

 Nguyện tôi cùng Ngài đều đồng đẳng)  

   

Bài  kệ  này  khuyên  chúng  ta  lấy  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  làm  gương,  học  theo 

Phổ Hiền Bồ Tát. Phổ Hiền Bồ Tát ở đâu? Phổ Hiền Bồ Tát chính là toàn bộ 

kinh  Hoa  Nghiêm,  nhưng  phẩm  kinh  này  chính  là  tổng  kết  của  kinh  Hoa 

Nghiêm, tổng kết hết thảy những lý luận, phương pháp tu hành, cảnh giới đã 

giảng trong kinh Hoa Nghiêm, đúc kết thành mười đại nguyện vương dẫn về 

Cực Lạc. Có đọc Hoa Nghiêm Sớ Sao mới thật sự hiểu rõ Phổ Hiền Bồ Tát, 

hiểu rõ Văn Thù Bồ Tát, biết phải học theo các ngài như thế nào. 

Những  tượng  Phật  thờ  trong  Phật  môn  đều  nhằm  biểu  thị  pháp.  Chính 

giữa thờ Phật, Phật tượng trưng cho bản thể, tượng trưng cho Chân Như Bản 

Tánh.  Chân  Như  Bản  Tánh  là  thanh  tịnh,  trong  tâm  thanh  tịnh  một  pháp 

chẳng lập. Bởi thế, trong hội Hoa Nghiêm, Phật chẳng thuyết pháp (Ngài là 

bản thể, không cách gì diễn tả được), chỉ có Bồ Tát thuyết pháp. Bồ Tát biểu 

thị  từ  Thể  khởi  Dụng,  khởi  dụng  là  pháp.  Khởi  Dụng  nhất  định  phải  dùng 

đến hai vị Bồ Tát làm đại biểu: Một là khởi tác dụng trí huệ (Trí), hai là khởi 

tác dụng hành vi (Hạnh). 

Hoa Nghiêm Tam Thánh, chính giữa là Tỳ Lô Giá Na Như Lai, bên phải 

là Phổ Hiền Bồ Tát (biểu thị hạnh nguyện), bên trái là Văn Thù Bồ Tát (biểu 

thị trí huệ). Trong hội Hoa Nghiêm, Phổ Hiền là trưởng tử, Văn Thù là con 

thứ,  nghĩa  là  giáo  học  Hoa  Nghiêm  lấy  hạnh  nguyện  (thực  tiễn)  làm  chủ, 

nhưng hạnh nguyện phải kiến lập trên cơ sở trí huệ. Hạnh nguyện Phổ Hiền 

tối hậu là mười đại nguyện vương dẫn về Cực Lạc. Chắc thật niệm Phật cầu 

sanh Tây  Phương Tịnh Độ chính  là  viên  mãn  hạnh  nguyện  Phổ  Hiền.  Kinh 

khuyên chúng ta phải học theo Phổ Hiền Bồ Tát. 

 “Nguyện  thân  khẩu  ý  luôn  thanh  tịnh” :  Người  giác  không  mê,  chánh 

không  tà,  tịnh  chẳng  nhiễm  thì  thân  -  ngữ  -  ý  của  người  đó  đương  nhiên 

thanh tịnh. Thân - ngữ - ý thanh tịnh là thân tâm thanh tịnh. Thân tâm thanh 

tịnh, cảnh giới bèn thanh tịnh. 

“Các hạnh, cõi nước cũng giống thế” : Cảnh giới thanh tịnh .  

 “Trí  huệ  như  thế  gọi  Phổ  Hiền” :  thân  tâm,  cảnh  giới  không  gì  chẳng 

thanh tịnh, đó gọi là Phổ Hiền. 

 “Nguyện tôi cùng Ngài đều đồng đẳng” :  Niệm Phật cầu sanh  Tịnh Độ, 

là  diệu  pháp  duy  nhất  được  sử  dụng  bởi  các  vị  Văn  Thù,  Phổ  Hiền.  Nếu 

chúng ta niệm Phật, tâm định nơi nhất tâm bất loạn thì sẽ chẳng khác gì Phổ 

Hiền cả. 

Chánh kinh:  

 Ngã vị biến tịnh Phổ Hiền hạnh,  

 Văn Thù Sư Lợi chư đại nguyện,  

 Mãn bỉ sự nghiệp tận vô dư,  

 Vị lai tế kiếp hằng vô quyện,  

 Ngã sở tu hành vô hữu lượng,  

 Hoạch đắc vô lượng chư công đức,  

 An trụ vô lượng chư hạnh trung,  

 Liễu đạt nhất thiết thần thông lực,  

 Văn Thù Sư Lợi dũng mãnh trí,  

 Phổ Hiền huệ hạnh diệc phục nhiên,  

 Ngã kim hồi hướng chư thiện căn,  

 Tùy bỉ nhất thiết thường tu học.  

 (Tôi vì tịnh khắp hạnh Phổ Hiền,  

 Và các đại nguyện của Văn Thù,  

 Trọn sự nghiệp ấy không còn sót,  

 Đến tận vị lai thường chẳng mệt,  

 Hạnh tôi tu hành không hạn lượng,  

 Đạt được vô lượng các công đức,  

 An trụ trong vô lượng các hạnh,  

 Thấu rõ hết thảy sức thần thông,  

 Văn Thù Sư Lợi trí dũng mãnh ,  

 Huệ hạnh Phổ Hiền cũng giống thế,  

 Tôi nay hồi hướng các căn lành,  

 Thường tu học theo hết thảy đó)  

Nguyện kiến lập trên cơ sở tín giải; hạnh lấy nguyện làm cơ sở. Phải có 

đại nguyện thì mới có thể tu đại hạnh. 

 “Tôi vì tịnh khắp hạnh Phổ Hiền” : Hạnh pháp Phổ Hiền thanh tịnh trang 

nghiêm trọn khắp. Trên thực tế, trong cuộc sống thường  nhật của chúng  ta, 

một ngày từ sáng đến tối những sự đãi người, tiếp vật đều là những hạnh ấy. 

 “Và  các  đại  nguyện  của  Văn  Thù” :  Đại  nguyện  của  Văn  Thù  Sư  Lợi 

cũng là cầu sanh Tây Phương Tịnh Độ. 

 “Trọn sự nghiệp ấy không còn sót” : Sự nghiệp của Phật, Bồ Tát là giáo 

hóa chúng sanh, giúp đỡ người khác phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui. 

 “Đến  tận  vị  lai thường  chẳng  mệt” :  Đây  là  tinh  thần  của  Phổ  Hiền  Bồ 

Tát, mười đại nguyện vương mỗi nguyện đều chẳng mệt chán. 

 “Hạnh tôi tu hành không hạn lượng, đạt được vô lượng các công đức” : 

Hai câu này nói lên thành tựu của chính mình. Trong hết thảy những gì mình 

hành trì, mình đã thành tựu vô lượng công đức. Công đức là định huệ, thành 

tựu  vô  lượng  trí  huệ  cho  chính  mình,  vô  lượng  thiền  định  (tam-muội,  nhất 

tâm bất loạn).    

 “An trụ trong vô lượng các hạnh, thấu rõ hết thảy sức thần thông” : hai 

câu  này  nói  đến  việc  giáo  hóa  chúng  sanh.  Liễu  đạt  là  giác  không  mê,  thị 

hiện năng lực lợi ích người khác. 

 “Văn  Thù Sư  Lợi trí dũng mãnh” :  Bài kệ  này  nói  lên  nguyện  vọng của 

chính mình. Chúng ta muốn được trí huệ như ngài Văn Thù, hạnh đồng Phổ 

Hiền. Đem hết thảy những thiện căn chính mình đã tu học hồi hướng chúng 

sanh, hồi hướng Bồ Đề, hồi hướng pháp giới, thường học theo Phật, thường 

học theo Văn Thù, Phổ Hiền.    

Chánh kinh:  

 Tam thế chư Phật sở xưng tán,  

 Như thị tối thắng chư đại nguyện,  

 Ngã kim hồi hướng chư thiện căn,  

 Vị đắc Phổ Hiền thù thắng hạnh.  

 (Các đại nguyện tối thắng như thế,  

 Được tam thế chư Phật khen ngợi,  

 Tôi nay hồi hướng các căn lành,  

 Để được hạnh Phổ Hiền thù thắng)  



Kết quy  hồi  hướng.  Trước tiên  nói  Bồ  Tát hạnh  nguyện chẳng thể  nghĩ 

bàn,  là  những  hạnh  nguyện được tam thế  chư Phật khen  ngợi. Tu  mười đại 

nguyện, đem công đức hồi hướng có nghĩa là trọn chẳng chấp trước. Chẳng 

hồi  hướng  thì  công  đức  chỉ  riêng  mình  có,  đâu  đâu  cũng  chấp  vào  chính 

mình, chẳng phá được Ngã Chấp. Hồi hướng là phá Ngã Chấp. Có phá Ngã 

Chấp thì vãng sanh Cực Lạc sẽ có thể vượt khỏi phẩm vị của chính mình. 

Phần kệ tụng của mười đại nguyện vương đến đây là hết, trình bày xong 

hết  những  ý  nghĩa  của  phần  Trường  Hàng  ở  phần  trước.  Tiếp  theo  đây  là 

phần  trần  thuật  tánh  đức  thù  thắng  của  kinh,  đặc  biệt  là  khen  ngợi  những 

công đức thù thắng của bộ kinh này. 

---o0o--- 

3. Tán Thán Công Đức Thù Thắng Của Kinh Này 

Chánh kinh:  

       Nguyện ngã lâm dục mạng chung thời,  

 Tận trừ nhất thiết chư chướng ngại,  

 Diện kiến bỉ Phật A Di Đà,  

 Tức đắc vãng sanh An Lạc sát,  

 Ngã ký vãng sanh bỉ quốc dĩ,  

 Hiện tiền thành tựu thử đại nguyện,  

 Nhất thiết viên mãn tận vô dư,  

 Lợi lạc nhất thiết chúng sanh giới,  

 Bỉ Phật chúng hội hàm thanh tịnh,  

 Ngã thời ư thắng liên hoa sanh,  

 Thân đổ Như Lai Vô Lượng Quang,  

 Hiện tiền thọ ngã Bồ Đề ký,  

 Mông bỉ Như Lai thọ ký dĩ,  

 Hóa thân vô số bách câu-chi,  

 Trí lực quảng đại biến thập phương,  

 Phổ lợi nhất thiết chúng sanh giới.  

 (Nguyện tôi lúc mạng sắp chấm dứt,  

 Trừ sạch hết thảy mọi chướng ngại,  

 Tận mắt thấy Phật A Di Đà,  

 Liền được vãng sanh cõi An Lạc,  

 Tôi đã vãng sanh cõi ấy rồi,  

 Hiện tiền thành tựu đại nguyện này,  

       Viên mãn hết thảy không còn sót,  

       Lợi lạc hết thảy chúng sanh giới,  

       Chúng hội Phật kia đều thanh tịnh,  

       Khi đó tôi sanh trong sen đẹp,  

       Chính mắt thấy Phật Vô Lượng Quang,  

       Liền được Phật thọ ký Bồ Đề,  

       Được đức Như Lai thọ ký rồi,  

       Hóa thân vô số trăm câu-chi,  

       Trí lực rộng lớn trọn mười phương,  

       Lợi khắp hết thảy chúng sanh giới)  

        Bốn bài kệ này là phần kệ tụng trọng yếu nhất của phẩm kinh này, khải 

thị cho chúng  ta điều trọng  yếu  nhất, khiến chúng ta kiên định  tín tâm,  học 

đòi Phổ Hiền Bồ Tát niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Mười sáu câu này là đại 

nguyện  do  chính  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  phát  ra,  Ngài  cũng  niệm  Phật  cầu  sanh 

Tịnh  Độ.  Mười  sáu  câu  này  cho  thấy  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  phát  nguyện  vãng 

sanh,  thọ  ký  thành  Phật,  thả  chiếc  bè  từ phổ  độ  chúng  sanh.  Mười  sáu  câu 

này là tinh hoa của bản kinh, là phần tối tinh hoa trong những tinh hoa của 

kinh  Hoa Nghiêm,  là đoạn  văn tinh  vi đẹp đẽ  nhất, chúng  ta phải  nhớ  nằm 

lòng. 

Bài kệ thứ nhất nói lên tình hình vãng sanh và điều kiện để vãng sanh. 

 “Nguyện ngã lâm dục mạng chung thời” (nguyện tôi lúc mạng sắp chấm 

 dứt):  Tôi  ở  đây  là  Phổ  Hiền  Bồ  Tát,  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  niệm  Phật  cầu  sanh 

Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Lão  nhân  gia  phát  nguyện,  nguyện  chính 

mình  lúc  lâm  chung.  “Dục”   là  sắp  sửa,  lúc  còn  chưa  chết.  Lúc  mạng  sắp 

chấm  dứt  là  cửa  ải  khẩn  yếu  nhất.  Lúc  ấy,  chẳng  sanh  Tây  Phương  ắt  phải 

luân hồi; đường đi đã đến chỗ giao thoa, xem quý vị chọn lựa như thế nào, 

có  quan  hệ  thiết  thân  đối  với  mỗi  cá  nhân  đấy,  phải  nhớ  kỹ!  Đấy  là  cửa  ải 

sanh tử; gọi là cửa ải sanh tử vì từ đó sẽ sanh về đâu, ải này tối khẩn yếu. 

 “Trừ  sạch  hết  thảy  mọi  chướng  ngại” :  Chẳng  trừ  khử  chướng  ngại, 

chẳng  thể  vãng  sanh.  Một  đời  niệm  Phật,  nếu  lúc  lâm  chung  chướng  ngại 

hiện  tiền,  vẫn  chẳng  thể  vãng  sanh.  Trừ  khử  chướng  ngại  để  trong  sát-na 

cuối  cùng  chẳng  bị  chướng  ngại  không  thể  vãng  sanh  là  một  điều  kiện  tối 

trọng yếu. Những chướng ngại nào? Vọng niệm. Trong lúc đó khởi lên một 

vọng  niệm  là  hỏng  rồi,  chẳng  đến  Tây  Phương  được.  Có  đảm  bảo  lúc  ấy 

chẳng khởi vọng niệm hay không? Rất khó. Bởi thế, thời khắc  mấu chốt ấy 

phải  nhờ  vào  bình  thường  dụng  công,  như  thường  nói:   “Luyện  binh  ngàn 

 ngày, dùng  binh một buổi” . Niệm  Phật  là  luyện binh,  hy  vọng dốc toàn bộ 

tinh  thần  chuyên  chú  vào  một  câu  Phật  hiệu,  trừ  khử  ý  niệm  vọng  tưởng, 

phân biệt, chấp trước. 

Lúc  niệm  Phật  chẳng  khởi  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  là  tâm 

thanh tịnh. Bình thường làm chủ được như thế, trong lúc bệnh làm chủ được 

như thế, làm chủ được khi bệnh sẽ làm chủ được khi sanh tử. Thấy việc vừa 

ý tâm bèn hoan hỷ là tâm động; thấy việc chẳng vừa lòng tâm bèn nổi nóng; 

mừng,  giận,  buồn  vui,  yêu  ghét,  ham  muốn,  thất  tình,  ngũ  dục  là  chướng 

ngại. 

Trong  sanh  hoạt  thường  ngày,  xử  sự,  đãi  người,  tiếp  vật  chẳng  bị  ngũ 

dục, lục trần lay động, tâm chúng ta bèn được tự tại. Tự tại là chẳng bị hoàn 

cảnh  mê  hoặc,  lay  động,  thì  Phật  hiệu  quý  vị  niệm  đó  mới  tính  là  đắc  lực, 

công  phu  thành  phiến.  Chẳng  bị  cảnh  giới  chuyển,  một  ngày  niệm  mười 

niệm là đủ rồi, nếu vẫn còn bị cảnh giới chuyển thì một ngày niệm mười vạn 

tiếng cũng chưa thấm vào đâu! 

Làm  sao  mới  chẳng  bị  ngoại  cảnh  lay  chuyển?  Đây  là  học  vấn  chân 

chánh, là công phu chân thật. Học vấn là thấy thấu suốt, công phu là buông 

bỏ. Buông bỏ chẳng phải là buông bỏ cảnh giới, chẳng phải là buông bỏ trên 

mặt Sự, mà là buông bỏ nơi tâm. Sự sự vô ngại, sự chẳng gây trở ngại. Trở 

ngại  là  do  ý  niệm,  là  tâm.  Sự  thì  vẫn  làm  như cũ,  nhưng  lại  làm  càng  viên 

mãn. Người chẳng thấy thấu suốt, buông  xuống,  nhìn chẳng  ra thiện ác, thị 

phi sẽ làm chuyện lầm lạc. Thấy thấu suốt, buông xuống, tâm thanh tịnh; đối 

với sự vật thấy rõ ràng minh bạch, xét đoán sự việc hợp lý, chẳng lầm lỗi tí 

nào. 

Ngàn vạn phần quý vị chớ vướng mắc vào thế sự nhân tình. Cái gì cũng 

buông  xuống  hết  thì  có  phải  là  người  gỗ  bất  nhân  chăng?  Có  phải  là  biến 

thành kẻ ngây cuồng ư? Quý vị hiểu lầm rồi! Buông thân tâm thế giới xuống 

sẽ  biến  thành  một  người  trí  huệ  nhất,  đầu  não  là  trái  cầu  thủy  tinh,  lưu  ly, 

trong suốt lại có thể chuyển động. [Chưa buông xuống được], não chúng ta 

là  cục  gỗ  vuông  vức,  xoay  không  được,  phía  nào  cũng  không  hở  một  kẽ. 

Quý vị mới biết thấy thấu suốt, buông xuống là cao minh vậy! Phải nên học 

như thế. 

Bồ Tát thấy thấu suốt, buông xuống, bởi thế trong sát-na lâm chung, trừ 

sạch  hết  thảy  mọi  chướng  ngại.  Lúc  bình  thường,  có  lúc  nào  Bồ  Tát  lại 

chẳng  trừ sạch  hết  thảy  mọi  chướng  ngại?  Chướng  ngại  gì  cũng  không  có, 

bất  luận  khi  nào, bất  luận ở đâu,  tâm Ngài  vĩnh  viễn thanh tịnh,  giống  như 

hoa sen chẳng dính nước. Đối với thế giới ấy (Cực Lạc) có thể vãng sanh bất 

cứ lúc nào. Lúc nào muốn đi là đi ngay lúc đó, nghĩ không đi cũng chẳng ăn 

nhằm  gì, không đi cũng được, sanh  tử tự tại. Thân  như hoa sen chẳng dính 

nước, sanh tử tự tại. 

Muốn đến được thế giới ấy (Cực Lạc) nhất định phải buông xuống. Phải 

thật  sự buông  xuống,  nhất  định  phải  thấy  thấu  suốt.  Thấy  thấu  suốt,  buông 

xuống  là  công  phu  viên  mãn  thành  tựu.  Có  những  người  thấy  thấu  suốt, 

nhưng  buông  xuống  không  được.  Có  người  buông  xuống  được,  nhưng 

không  thấy  thấu  suốt.  Ngày  thứ  nhất  buông  xuống  được,  ngày  hôm  sau  lại 

hối;  ngày  thứ  ba  lại  nắm  giữ  lấy,  buông  xuống  không  được.  Thật  sự  thấy 

thấu suốt thì lẽ đâu chẳng thể buông xuống được? Buông xuống là được đại 

tự tại. Buông xuống được rồi, hết thảy thọ dụng thuận theo lòng muốn. 

Người chân chánh buông xuống thì  mới có thể tâm tưởng sự thành, vừa 

khởi  ý  niệm  sự  việc  liền  thành  tựu,  rất  tự  tại!  Ở  đâu,  lúc  nào  đều  phải  trừ 

chướng ngại, chẳng được đợi đến lúc lâm chung mới trừ. Đấy thật sự là mấu 

chốt thành hay bại của công phu học Phật, niệm Phật. Trong tâm thanh tịnh, 

chẳng có  nhiễm trước, công  việc  vẫn  làm, giống  như năm  mươi ba  vị thiện 

tri thức đã nói trong kinh Hoa Nghiêm. Người kinh doanh vẫn cứ buôn bán 

như cũ,  tâm địa thanh tịnh chẳng  nhiễm trước, dù thương trường qua  lại  là 

bùn nhơ hay là nước trong, đóa sen của quý vị vẫn nở trên mặt nước, chẳng 

nhiễm  trước;  vẫn  cứ  làm  việc  như  cũ,  đó  gọi  là  công  phu  thành  tựu.  Làm 

việc theo kiểu đó, bất luận hạnh nghiệp nào cũng không có gì chướng ngại; 

ấy là tu tâm. 

Một câu Phật hiệu khiến thân tâm ta thanh tịnh. Có vậy mới có năng lực 

“tận mắt thấy Phật A Di Đà, liền được vãng sanh cõi An Lạc”.  Cõi An Lạc 

tức  là  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Đến  thế  giới  Cực  Lạc  như  thế  nào? 

Trước  hết  là  thấy  Phật,  sau  đó  vãng  sanh.  Phật  đến  tiếp  dẫn  cho  nên  trước 

hết thấy Phật. Lúc thấy Phật, quang minh của Phật chiếu soi người ấy, trong 

quang  minh  người  ấy  thấy  Phật,  theo  chân  Phật  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc. 

Thật ổn thỏa, thích đáng, chẳng sai chút gì! Phàm là người vãng sanh, không 

ai chẳng có cảnh giới như thế. Lúc dứt hơi thở bèn mỉm cười, nhất định vãng 

sanh, bởi họ đã thấy đức Phật. Lúc tắt thở, sắc mặt chẳng tươi, tựa hồ có gì 

đau khổ, có hoảng sợ, người ấy chẳng được vãng sanh. Sanh về Tây Phương 

rồi, tình trạng mỗi cá nhân phần lớn tương đồng. 

 “Tôi đã vãng sanh cõi ấy rồi, hiện tiền thành tựu đại nguyện này” : Phổ 

Hiền Bồ Tát tại cõi này phương khác tu mười đại nguyện, đều không có cách 

gì  viên  mãn  được.  Sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  được  hoằng 

nguyện oai thần của Phật A Di Đà gia trì, và được oai thần của tận hư không 

trọn pháp giới hết thảy chư Phật Như Lai gia trì, mười đại nguyện bèn viên 

mãn. Đấy là xứng tánh viên mãn, là chân viên mãn. 

Tuy  chúng  ta  là  phàm  phu,  dù  chưa  phá  được  một  phẩm  vô  minh  nào, 

vãng sanh Tây Phương Cực Lạc bèn giống hệt như Phổ Hiền Bồ Tát, đều là 

tu tín nguyện trì danh, nhân đã tương đồng thì quả báo phải giống hệt. Tất cả 

hết thảy chúng sanh trong mười phương thế giới trên đến Đẳng Giác Bồ Tát, 

dưới đến chúng sanh trong địa ngục, nơi nhân địa thảy đều là tín nguyện trì 

danh; bởi thế, đến Tây Phương Cực Lạc thế giới thảy đều bình đẳng. 

        “Viên  mãn  hết  thảy  không  còn  sót” :  Câu  này  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  hết 

thảy  viên  mãn,  không  có  gì  chẳng  viên  mãn.  “Vô  dư”   (không  còn  sót)  là 

không còn  mảy  may  nào khiếm  khuyết, không  mảy  may  gì bỏ sót,  mọi thứ 

đều  viên  mãn.  Chẳng  hạn  như:  trí  huệ  viên  mãn,  đức  năng  viên  mãn,  dung 

mạo  viên  mãn,  năng  lực  viên  mãn,  nguyện  vọng  viên  mãn ,   giống  như  chư 

Phật Như Lai, hết thảy đều viên mãn. 

Cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ khuyên  những  vị  đồng  tu  nào  học  Mật  Giáo  thì 

nhất  định  phải  xem  ba  bản  kinh:  Vô  Lượng  Thọ  Kinh,  A  Di  Đà  Kinh  Yếu 

Giải của đại sư Ngẫu Ích và Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm. Nếu chẳng chiếu 

theo lý luận, phương pháp trong ba kinh ấy để tu hành, cầu sanh Tây Phương 

Cực Lạc thế giới thì học Mật rất khó thành tựu! Hết thảy viên mãn, có năng 

lực trí huệ như thế, đương nhiên là có thể  “lợi lạc hết thảy chúng sanh giới” . 

Giống  như chư Phật, Như Lai, cho  nên có thể phổ độ  hết thảy chúng sanh, 

ban  cho  chúng  sanh  lợi  ích  lớn  nhất,  ban  cho  chúng  sanh  khoái  lạc  chân 

chánh. 

       “Chúng hội Phật kia đều thanh tịnh” : Bài kệ này tường thuật tình hình 

Tây  Phương Cực  Lạc thế  giới; đến  Tây Phương Cực  Lạc thế  giới, thấy thế 

giới  ấy  thanh  tịnh.  Chữ   “chúng  hội”   chỉ  tình  huống  tâm  trạng  con  người 

trong xã hội. Tâm địa mọi người đều thanh tịnh. Tâm thanh tịnh, thân thanh 

tịnh,  cùng  tu  cùng  học  một  chỗ.  Phổ  Hiền  Bồ  Tát thấy  tướng  lục  hòa  kính 

viên mãn nơi Tây Phương Cực Lạc thế giới. 

       “Khi đó tôi sanh trong sen đẹp” : Khi ấy, Bồ Tát hóa sanh trong hoa sen 

nơi  ao  bảy  báu  trước  đại  giảng  đường  của  Phật  A  Di  Đà.  Chân  chánh  giác 

ngộ,  minh  bạch  thế  giới  này  mọi  thứ  đều  là  hư  giả.  Kinh  Kim  Cang  nói: 

 “Phàm cái gì có hình  tướng đều là hư vọng”.  Chẳng có  gì  là thật cả. Kinh 

lại dạy:  “Hết thảy pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt, bóng”.  Pháp hữu vi là 

pháp  có  sanh,  có  diệt;  trong  thế  gian  này  có  một  pháp  nào  chẳng  sanh  diệt 

chăng?  Con  người  có  sanh,  lão,  bệnh,  tử;  tế  bào  hủy  diệt,  sanh  mới  trong 

từng sát-na. Đó là pháp hữu vi. Ý niệm của chúng ta suốt ngày suy bậy nghĩ 

bạ, vọng tưởng này dấy lên, vọng tưởng này đi mất, lại có vọng tưởng khác 

đến. Đó là pháp hữu vi. Tâm là pháp hữu vi, thân cũng là pháp hữu vi. Hoa, 

cỏ,  cây  cối  cũng  là  pháp  hữu  vi,  Xuân  mọc,  Hạ  lớn,  Thu  rụng,  Đông  khô; 

sơn hà đại địa cũng là pháp sanh diệt, có thành - trụ - hoại - không. Nhờ viễn 

vọng  kính,  các  nhà  khoa  học  thấy  mỗi  ngày  đều  có  tinh  cầu  bùng  nổ  hủy 

diệt;  họ  cũng  phát  hiện  những  tinh  cầu  mới,  chứng  minh  điều  đức  Phật  đã 

nói: Thế giới có thành - trụ - hoại - không. 

Chỉ có hư không chẳng có sanh diệt, mấy ngàn năm trước hư không như 

thế  nào,  mấy  ngàn  năm  sau  hư không  vẫn  giống  như thế.  Hư không  chẳng 

phải là pháp hữu vi  mà là pháp vô vi. Trừ hư không ra, có gì chẳng phải là 

pháp  hữu  vi  chăng?  Hết  thảy  pháp  hữu  vi  như  mộng,  như  huyễn,  như  bọt 

nước, như hình bóng, đều chẳng thật, đều giả cả. Nhận thức rõ ràng là thấy 

thấu suốt, thấy thấu suốt nhân sanh, thấy thấu suốt thế gian. Thấy thấu suốt 

rồi,  tự  nhiên  đối  với  chúng  nó  chẳng  lưu  luyến,  chẳng  vướng  mắc,  chẳng 

quan tâm đến chúng nó nữa. Quan tâm đến chúng để làm gì cơ chứ? Chẳng 

phải là tự chuốc phiền ư? 

Nếu  có  ai  hỏi:  Trong  thế  gian  này,  tôi  có  gia  đình,  vợ  con,  lại  còn  rất 

nhiều sự nghiệp, tôi phải làm sao đây? Thì cứ như đóng kịch, như diễn tuồng 

trên  sân  khấu  vậy  thôi!  Đóng  kịch  là  lên  sân  khấu,  phân  vai  diễn  tuồng  rất 

thật,  trong  tâm  biết  rất  rõ  mình  đang  đóng  tuồng,  tất  cả  hết  thảy  chẳng  ăn 

nhập  gì  đến  ta  cả,  sao  trong  tâm  không  thanh  tịnh  cho  được?  Quý  vị  sống 

trong  thế  gian  này  là  đang  nhập  vai  đóng  tuồng,  rất  tự  tại,  bởi  chỉ  là  giả, 

chẳng  phải  thật.  Lúc  đóng  tuồng,  lúc  nào  phải  cười  bèn  cười,  lúc  nào  phải 

khóc bèn khóc, lúc  nào phải  vỗ bàn bèn  vỗ bàn, chẳng phải do  ý  mình,  mà 

phải theo kịch bản đã soạn, toàn là giả, hoàn toàn là không. Sống được như 

vậy có khác gì chư Phật, Bồ Tát đâu! 

Chư Phật, Bồ Tát du hý thần thông trong thế gian này, chúng ta cũng đến 

du hý thần thông trong thế gian này, tự tại khoái lạc lắm! Ta đóng vở tuồng 

này là nhằm lợi lạc hết thảy chúng sanh giới, chúng ta giúp họ giải quyết vấn 

đề.  Bọn  họ  tưởng  vở  tuồng  ấy  là  thật,  bèn  đau  khổ.  Bồ  Tát  hóa  sanh  trong 

hoa  sen,  mỗi  một  người  chúng  ta  đến  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  thảy 

đều liên hoa hóa sanh. Thân tâm thanh tịnh, tất nhiên cảm được liên hoa hóa 

sanh. Nhân  gian dục tình  nặng  nề, cảm được thai sanh; đoạn dục tình, cảm 

được hóa sanh. Bởi thế, nhất định phải thấy thấu suốt, buông xuống. 

        “Chính  mắt  thấy  Phật  Vô  Lượng  Quang” :  Sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc, 

thấy được Báo Thân Phật A Di Đà. A Di Đà Phật là vô lượng đại viên mãn; 

trong  vô  lượng  đại  viên  mãn,  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  chỉ  nêu  một  thí  dụ:  quang 

minh, vô lượng quang minh. Phàm ai sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, 

mỗi mỗi đều viên mãn hệt như Phật A Di Đà. 

       “Liền được Phật thọ ký Bồ Đề” : Ở trước đức Phật A Di Đà, được Phật 

thọ  ký.  Thọ  ký  là  báo  trước  cho  người  ấy  biết:  “Lúc  nào  đó,  ông  sẽ  thành 

Phật,  trong  tương  lai  thành  Phật  ở  nơi  đâu,  danh  xưng  của  thế  giới  là  gì, 

danh hiệu lúc thành Phật, chúng sanh được độ như thế nào”. 

       “Được đức Như Lai thọ ký rồi” : Phổ Hiền Bồ Tát được thọ ký rồi, thấy 

tiền  đồ  rạng  rỡ,  thấy  A  Di  Đà  Phật  được  đại  tự  tại.  Đương  nhiên  là  chưa 

thành Phật, nhưng tự tại chẳng kém Phật chi mấy! Ngài bèn có thể “hóa thân 

 vô  số  trăm  câu-chi”,  có  năng  lực  hiện  vô  lượng  vô  biên  thân.  Phẩm  Phổ 

Môn nói: Nên dùng thân nào để được độ, bèn hiện thân ấy. Thật tự tại quá! 

Bởi thế, Phật, Bồ Tát chẳng có tướng nhất định. 

Sanh  về  Cực  Lạc,  tự  mình  có  năng  lực  giống  như Phổ  Hiền,  Văn  Thù, 

Quán Âm, Thế Chí. Chúng sanh cơ duyên chín muồi, nên dùng thân nào để 

độ  bèn  có  năng  lực  thị  hiện  thân  ấy.  Tự  mình  chẳng  lìa  khỏi  thế  giới  Tây 

Phương,  mà  hóa  thân  đến  thị  hiện.  Tự  mình  theo  A  Di  Đà  Phật  nghe  kinh, 

nghe pháp, chẳng rời khỏi chỗ mình, mười phương đều có hóa thân của quý 

vị đến giáo hóa chúng sanh. Sanh về Cực Lạc bèn có năng lực như thế đó. 

       “Trí lực rộng lớn trọn mười phương” : Trí  huệ Bát Nhã từ tự tánh thấu 

lộ, chẳng có chướng ngại, thấu xuất ra. Trí huệ ấy rộng lớn khắp trọn  mười 

phương,  tận  hư  không  trọn  pháp  giới.  Phật  pháp  từ  đầu  đến  cuối  là  cầu  trí 

huệ, từ đầu đến cuối là giảng trí huệ. Chẳng có trí huệ, chẳng thể giải quyết 

vấn đề. Cậy vào phước báo, cậy vào thần thông, giải quyết vấn đề hữu hạn; 

chỉ có trí huệ chân thật mới giải quyết được viên mãn hết thảy mọi vấn đề. 

Sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, được quang minh của Phật tưới rọi, 

nghiệp chướng tiêu trừ, đức năng trí huệ của bản tánh hiện tiền, có năng lực 

đến mười phương thế giới hiện đủ mọi thân,  “lợi khắp hết thảy chúng sanh 

 giới” , khiến cho  hết thảy chúng sanh được lợi  ích chân thật, trụ  nơi trí  huệ 

chân thật. 

Chánh kinh:  

       Nãi chí hư không thế giới tận,  

 Chúng sanh cập nghiệp, phiền não tận,  

 Như thị nhất thiết vô tận thời,  

 Ngã nguyện cứu cánh hằng vô tận.  

 (Cho đến hư không thế giới tận,  

 Chúng sanh và nghiệp, phiền não tận,  

 Do hết thảy vô tận như thế,  

 Nguyện tôi rốt ráo hằng vô tận).   

Trùng tuyên lời tổng kết mười đại nguyện ở phần trên, cũng là nhằm bảo 

chúng ta phải học theo Phổ Hiền Bồ Tát: Nguyện tâm chúng ta chẳng có lúc 

ngưng  nghỉ.  Hiện  tại  chúng  ta  cầu  học,  học  Phật,  hy  vọng  thành  Phật, 

nguyện  của  ta  chẳng  có  cùng  tận.  Thành  Phật  rồi,  nguyện  này  của  ta  cũng 

chẳng  ngưng  dứt,  giúp  cho  mười  phương  hết  thảy  chúng  sanh.  Giống  như 

học  hành  ở  trường,  tốt  nghiệp  xong  bèn  phục  vụ  xã  hội,  đem  sở  học  cống 

hiến  xã  hội,  lợi  ích đại chúng.  Bồ Tát cũng  giống thế, đem sở  học  hết thảy 

đại viên mãn của mình ra ứng dụng vào thân của hết thảy chúng sanh tận hư 

không  trọn  pháp  giới,  khiến  cho  hết  thảy  chúng  sanh  phá  mê  khai  ngộ,  lìa 

khổ được vui, tâm nguyện ấy vĩnh viễn chẳng ngưng dứt. 

Chánh kinh:  

 Thập phương sở hữu vô biên sát,  

 Trang nghiêm chúng bảo cúng Như Lai,  

 Tối thắng an lạc thí thiên nhân,  

 Kinh nhất thiết sát vi trần kiếp,  

 Nhược nhân ư thử thắng nguyện vương,  

 Nhất kinh ư nhĩ năng sanh tín,  

 Cầu thắng Bồ Đề tâm khát ngưỡng,  

 Hoạch thắng công đức quá ư bỉ.  

 (Mười phương tất cả vô biên cõi,  

       Các báu trang nghiêm cúng Như Lai,  

       An lạc tối thắng thí trời người,  

       Trải hết thảy cõi vi trần kiếp,  

       Nếu với nguyện vương thù thắng này,  

       Vừa thoảng qua tai bèn tin tưởng,  

       Cầu thắng Bồ Đề tâm khát ngưỡng,  

       Được công đức vượt hơn người trước)   

Nói lên công đức lợi ích thù thắng của mười đại hạnh nguyện Phổ Hiền. 

Trong vô lượng vô biên tất cả thế giới chư Phật thuộc mười phương, chúng 

ta dùng các báu để trang nghiêm cúng dường Như Lai, dùng những sự an lạc 

tối thắng thí cho trời người; nào phải chỉ tu một hai ngày, mà là trải số kiếp 

nhiều  như  số  vi  trần  của  hết  thảy  cõi,  thời  gian  dài  lâu  không  cách  gì  tính 

đếm được. Công đức bố thí cúng dường ấy rất lớn. 

 “Nếu  với  nguyện  vương  thù  thắng  này,  vừa  thoảng  qua  tai  bèn  tin 

 tưởng” : Giả sử có kẻ nào đó, có thiện căn, gặp được mười đại nguyện vương 

thù thắng này, nghe xong hoàn toàn tin tưởng, tin rồi bèn y giáo phụng hành, 

 “cầu thắng Bồ Đề tâm khát ngưỡng, được công đức vượt hơn người trước” : 

Bồ Đề là giác ngộ, nhất tâm nhất ý cầu đại giác thù thắng, giống như người 

miệng khát mong được uống nước, tâm tình khát ngưỡng giác tánh viên mãn 

thù thắng cũng giống như thế. 

Mười  đại  nguyện  vương  là  tổng  cương  lãnh  căn  bản  của  hết  thảy  Như 

Lai giáo pháp, bởi thế nguyện vương tối thù thắng. Chẳng tu hạnh Phổ Hiền, 

chẳng  thể  thành  Phật  (Viên  giáo  Phật),  chẳng  thể  thành  Vô  Thượng  Chánh 

Đẳng  Chánh  Giác.  Nghe  mười  đại  nguyện  vương,  nhất  tâm  nhất  ý  cầu  Vô 

Thượng  Bồ Đề, phát tâm tu  hành  như thế  (cúng dường bằng cách  y  giáo tu 

hành), công đức ấy vượt xa công đức dùng trân bảo cúng dường các Như Lai 

trong mười phương vô lượng cõi Phật như trên đã nói. 

Chánh kinh:  

       Tức thường viễn ly ác tri thức,  

       Vĩnh ly nhất thiết chư ác đạo,  

       Tốc kiến Như Lai Vô Lượng Quang,  

       Cụ thử Phổ Hiền tối thắng nguyện.  

       (Liền thường xa lìa ác tri thức,  

       Mãi lìa hết thảy các ác đạo,  

       Mau thấy Như Lai Vô Lượng Quang,  

       Đầy đủ nguyện Phổ Hiền tối thắng)   

        Thực hiện được mọi điều Phật giáo huấn gọi là “tin Phật”. Vĩnh viễn lìa 

ác  tri  thức,  vĩnh  viễn  lìa  các  ác  đạo,  đấy  là  tiêu  chuẩn  của  việc  tin  Phật; 

chúng ta có làm được hay chăng? 

 “Vĩnh  viễn  lìa  ác  tri  thức” :  Người  ác,  việc  ác,  hoàn  cảnh  ác,  chúng  ta 

phải  tách  rời,  phải  tránh  xa,  chẳng  được  thân  cận,  sợ  tự  mình  bị  nhiễm  dơ 

(kẻ sơ học phải lìa trên mặt sự, nhưng Bồ Tát có trí huệ thì phải lìa nơi tâm). 

 “Mãi lìa hết thảy các ác đạo” : Khởi tâm động niệm đều phải thận trọng 

kiểm điểm: Niệm này của chúng ta là thiện hay ác? Tất cả hết thảy ác niệm 

phải ngưng dứt, tự nhiên chẳng đọa ác đạo. 

Người  tu  hành  phải  thân  cận  thiện  tri  thức,  xa  lìa  ác  tri  thức.  Xa  lìa  là 

“kính  nhi  viễn  chi”,  tôn  kính  họ,  nhưng  chẳng  học  theo  họ.  Phải  học  theo 

thiện tri thức, lấy họ làm gương. Phải giữ tấm lòng tốt, nói lời lành, phải làm 

việc  tốt.  Tiêu  chuẩn  của  “tốt”  là  lợi  ích  hết  thảy  chúng  sanh,  giúp  hết  thảy 

chúng  sanh  khai  trí  huệ,  tu  tâm  thanh  tịnh.  Tu  hành  được  như  vậy,  chẳng 

những  được  trí  huệ  mà  còn  được  phước  báo  phú  quý,  mạnh  khỏe,  trường 

thọ. 

Chánh kinh:  

 Thử nhân thiện đắc thắng thọ mạng,  

 Thử nhân thiện lai nhân trung sanh,  

 Thử nhân bất cửu đương thành tựu,  

 Như bỉ Phổ Hiền Bồ Tát hạnh.  

 (Người ấy khéo được thắng thọ mạng,  

 Người ấy khéo sanh trong loài người,  

 Người ấy chẳng lâu sẽ thành tựu,  

 Các hạnh như Phổ Hiền Bồ Tát)  

 “Người ấy khéo được thắng thọ mạng” : Người tu hành chiếu theo đúng 

phương pháp, lý luận trong kinh này, người ấy sẽ được thọ mạng thù thắng. 

 “Thắng thọ mạng”  là Pháp Thân thanh tịnh. Người ấy chứng đắc Pháp Thân 

thanh  tịnh.  Pháp  Thân  thanh  tịnh  là  vô  lượng  thọ  chân  chánh,  vô  thỉ  vô 

chung. Nếu căn cứ  vào  một  đời  này  mà  luận thì thọ  mạng  người ấy tối thù 

thắng,  bởi  lẽ  người  ấy  có  thể  nương  theo  kinh  này  tu  học,  cầu  sanh  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, một đời thành tựu. 

 “Người  ấy  khéo  sanh  trong  loài  người” :  Nương  theo  kinh  này  tu  hành 

thì  thân  người  quý  vị  có  được  trong  đời  này,  thọ  sanh  trong  loài  người  là 

khéo  sanh,  chứ  chẳng  phải  là  sống  uổng,  sống  phí.  Nếu  quý  vị  chẳng  hiểu 

giáo  nghĩa  Hoa  Nghiêm,  chẳng  biết  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  một  đời  này  thật  là 

luống uổng, thọ mạng của cả một đời này chẳng có ý nghĩa, chẳng có giá trị 

gì, chẳng thể coi là thù thắng được! 

 “Người ấy chẳng lâu sẽ thành tựu” :  Thành tựu  là thành Phật. Nói kém 

hơn thì thành tựu là quyết định vãng sanh. Trong một đời này của người ấy, 

chẳng lâu sẽ về Tây Phương Cực Lạc thế giới, thân trong thế giới Sa Bà đây 

là thân tối hậu, đời sau là thân thượng thiện nhân trong thế giới Cực Lạc.  ,  

 “Các  hạnh  như  Phổ  Hiền  Bồ  Tát” :  Hạnh  của  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  là  một 

đời  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  công  đức  viên  mãn.  Mười  đại  nguyện 

vương dẫn về Cực Lạc. 

Chánh kinh:  

 Vãng tích do vô trí huệ lực,  

 Sở tạo cực ác ngũ vô gián,  

 Tụng thử Phổ Hiền đại nguyện vương,  

 Nhất niệm tốc tật giai tiêu diệt.  

 (Xưa kia do không sức trí huệ,  

 Đã tạo ngũ vô gián cực ác,  

 Tụng đại nguyện vương Phổ Hiền này,  

 Một niệm nhanh chóng tiêu diệt hết)  

Trong quá khứ chẳng có trí huệ, ngu si, nên tạo rất nhiều nghiệp chướng, 

thậm chí ngu si đến độ đáng thương xót, chẳng hiểu rõ thiện ác. Người khác 

làm  ác,  cứ  tưởng  họ  tạo  rất  nhiều  sự  nghiệp.  Người  khác  làm  lành,  chẳng 

nhận  ra,  chẳng  biết  đấy  mới  là  sự  nghiệp.  Do  chính  mình  ngu  si,  nên  tư 

tưởng,  ngôn  ngữ,  tạo  tác  bất  tri  bất  giác  gây  nên  rất  nhiều  việc  ác  nghiêm 

trọng, tạo tội nghiệp địa ngục Vô Gián, nhưng chính mình đều chẳng biết. 

Nếu có kẻ hỏi: Làm thế nào phân biệt đúng sai, thiện ác? Có một phương 

pháp: Đọc tụng kinh điển Đại Thừa. Ở đây, Phổ Hiền Bồ Tát nói:  “Tụng đại 

 nguyện  vương  Phổ  Hiền  này”,   đó  là  Ngài  dạy  chúng  ta  phương  pháp.  Nếu 

có thể thực hành theo những giáo huấn trong kinh thì là đúng;    nếu chẳng làm 

được như thế thì sai rồi, tạo nghiệp rồi. 

Chẳng  hạn  như:  Phật  dạy  hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  chúng  ta  có  làm  được 

hay không,  làm được đến đâu? Đối  với chúng ta, cha  mẹ chẳng cách  ngăn, 

chẳng  có  giới  hạn,  ta  cùng  cha  mẹ  là  một  thể.  Ta  yêu  thương,  chăm  sóc, 

quan tâm cha mẹ hoàn toàn giống như chiếu cố thân mình. Nếu nghĩ cha mẹ 

già  cả,  rồi  cãi  lẫy,  chán  ghét,  khởi  ý  niệm  đó  là  bất  hiếu,  là  tạo  tội  nghiệp 

vậy. Đọc tụng Đại Thừa, đọc rồi hành theo đó thì hết thảy những tội nghiệp 

đã tạo trong quá khứ đều tiêu trừ. 

 “Một  niệm  nhanh  chóng  tiêu  diệt  hết” :  Một  niệm  là  nhất  tâm.  Có  hai 

niệm  tội  nghiệp  chẳng  tiêu  được!  Nhất  niệm  tội  nghiệp  bèn  tiêu  trừ.  Nhất 

niệm  là chân tâm,  nhị  niệm  là  vọng tâm.  Vọng tâm  là không trí  huệ,  là  tạo 

nghiệp.  Nhất  niệm  là  chân  tâm,  chân  tâm  chính  là  trí  huệ,  chân  tâm  chẳng 

tạo nghiệp. Do đây biết rằng: Kinh Di Đà thẳng thừng dạy chúng ta phải tu 

nhất tâm bất loạn, đó là phương pháp bậc nhất trong rất nhiều phương pháp 

tu hành được giảng bởi kinh Hoa Nghiêm. 

Làm  thế  nào  để  đạt  đến  nhất  niệm?  Văn  Thù  dạy  Thiện  Tài,  Phổ  Hiền 

dạy  Thiện  Tài  đều  là  niệm  A  Di  Đà  Phật.  Chúng  ta  buông  hết  mọi  ý  niệm 

xuống, chỉ giữ mỗi một niệm A Di Đà Phật, chỉ chấp trước một niệm. Trong 

mười hai thời, niệm niệm đều là A Di Đà Phật, điều này chúng ta có thể làm 

được, chứ nhất niệm thật sự thì chúng ta chưa thể làm được. Trong mười hai 

thời,  một  câu  A  Di  Đà  Phật  công  phu  thành  phiến,  quyết  định  vãng  sanh, 

vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới thì tội nghiệp vô gián tự nhiên tiêu 

diệt. 

Chánh kinh:  

 Tộc tánh chủng loại cập dung sắc,  

 Tướng hảo, trí huệ hàm viên mãn.  

 (Dòng họ, chủng loại và dung mạo,  

 Tướng tốt, trí huệ đều viên mãn)  

 “Tộc tánh chủng loại” : Cổ  Ấn Độ có bốn giai cấp chủng tánh bất bình 

đẳng. Phật thuộc giai cấp Sát Đế Lợi, là dòng vua, sanh trong nhà đế vương 

quý tộc. Phật xuất gia rồi bèn đề xướng bốn chủng tánh bình đẳng. Bất luận 

trong  xã  hội  mang  thân  phận  địa  vị  nào  đều  chẳng  quan  trọng,  Phật  pháp 

bình  đẳng.  Thân  tâm  thanh  tịnh,  theo  lời  Phật  răn  dạy  thực  hành  Ngũ  Giới 

thì  quý  vị  đúng  thật  là  Bồ  Tát.  “Dung  sắc” :  dung  mạo  sắc  tướng.  Sắc  thể 

hiện  sự  khỏe  mạnh  cường  tráng.  Chẳng  những  dung  mạo  đoan  chánh,  thân 

thể còn cường tráng, đó là phước báo đã tu từ đời trước. 

Đệ tử Phật chân chánh y giáo phụng hành, tất nhiên  “tướng hảo, trí huệ 

 đều  viên  mãn”.   Tướng  chuyển  theo  tâm.  Tâm  thanh  tịnh,  tướng  mạo  thanh 

tịnh; tâm từ bi, tướng mạo bèn từ bi; tâm sung sướng, tướng mạo cũng sung 

sướng.  Trong  thế  gian,  đức  Phật  thị  hiện  ba  mươi  hai  tướng,  tám  mươi  vẻ 

đẹp, tướng hảo viên mãn. Chư Phật trí huệ, tướng hảo viên  mãn cũng là do 

nhiều  đời  nhiều  kiếp  tu  học  hạnh  Phổ  Hiền  nên  mới  được  thành  tựu  thù 

thắng như thế. 

Chánh kinh:  

 Chư ma ngoại đạo bất năng tồi,  

 Kham vi tam giới sở ứng cúng  

 (Các ma ngoại đạo không khuấy được,  

 Đáng để ba cõi cùng cúng dường)   

Người  chân  chánh  học  Phật,  hết  thảy  yêu  ma  quỷ  quái,  hết  thảy  ngoại 

đạo, chẳng thể làm khó dễ, cũng chẳng thể chướng ngại được. Bởi lẽ, người 

ấy được chư Phật  hộ  niệm,  long  thiên  hộ  pháp thần thủ  hộ, chẳng  gặp phải 

yêu ma quỷ quái. 

 “Đáng để ba cõi cùng cúng dường” : Câu này ý nói đáng làm bậc Thiên 

Nhân  Sư.  Có  thể  làm  gương  cho  trời  người,  có  tư  cách  tiếp  nhận  sự  cúng 

dường của trời người, bởi lẽ người ấy là phước điền của ba cõi. Trời người 

cúng dường người ấy sẽ thật sự có phước báo. 

Chánh kinh:  

 Tốc nghệ Bồ Đề đại thọ vương,  

 Tọa dĩ, hàng phục chư ma chúng,  

 Thành Đẳng Chánh Giác chuyển pháp luân,  

 Phổ lợi nhất thiết chư hàm thức.  

 (Mau đến cội Bồ Đề thọ vương,  

 Ngồi rồi, hàng phục các loài ma,  

 Thành Đẳng Chánh Giác chuyển pháp luân,  

 Lợi khắp hết thảy các hàm thức)   

Quả  báo  là  tám  tướng  thành  đạo.  Dùng  thân  phận  Phật  xuất  hiện  trong 

thế gian giáo hóa chúng sanh. 

 “Tốc nghệ”   (mau  đến)  ý  nói  tốc  độ  rất  nhanh.  Có  thể  thành  tựu  nhanh 

chóng  như thế,  cũng  là  do  tu  học  hạnh  nguyện  Phổ  Hiền  đắc  lực.  Lấy  Phổ 

Hiền hạnh nguyện giúp cho việc niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ thì quý vị mới 

có thể mau được thượng phẩm thượng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới. 

 “Ngồi rồi” : dưới gốc Bồ Đề, đức Phật thị hiện tướng thành đạo. Ngồi là 

bất động, tâm bất động chứ không phải thân bất động. Nếu thân chẳng động, 

làm sao giúp đỡ chúng sanh được? 

 “Hàng  phục  các  ma” :  Hàng  ma  phải  nhờ  vào  định  huệ,  ngoài  chẳng 

chấp tướng, trong tâm chẳng động, như như bất động, ma phải bó tay. 

 “Thành Đẳng Chánh Giác chuyển pháp luân” : Thị hiện thành Phật phải 

giáo hóa chúng sanh, chuyển pháp luân. Chuyển pháp luân tức là triển khai 

nền giáo dục của đức Phật. 

 “Hàm thức”  là hữu tình chúng sanh.  “Lợi khắp” : lợi ích rộng khắp, giúp 

cho chúng sanh niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. 

Thành tựu viên mãn rồi thì phải thực hiện hoằng nguyện của chính mình. 

Lúc  mới  học  Phật,  phát  nguyện  độ  chúng  sanh,  nhưng  chưa  có  năng  lực, 

sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, tu đến rốt ráo viên mãn mới có năng 

lực độ chúng sanh. Muốn thực hiện nguyện độ hết thảy chúng sanh thì nhất 

định phải thị hiện thành Phật trong mười phương thế giới giảng kinh, thuyết 

pháp phổ độ chúng sanh. 

Phần  đầu  kệ  tụng,  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  dạy  chúng  ta;  phần  sau,  Ngài  làm 

gương cho chúng ta. Trong phần sau, Ngài nói về chính ngài, khuyên chúng 

ta nên bắt chước, học theo ngài. Thật là từ bi đến cùng cực, so với tấm lòng 

yêu thương, che chở, chiếu cố của cha mẹ đối với con cái lại càng khẩn thiết, 

châu đáo hơn. Chúng ta không thể không cảm động! 

Ba  bài  kệ  tiếp  theo  đây  là  tổng  kết,  khuyên  chúng  ta  phát  tâm  thọ  trì, 

phát tâm học tập. 

---o0o--- 

4. Khuyến Chúc Thọ Trì 

Chánh kinh:  

 Nhược nhân ư thử Phổ Hiền nguyện,  

 Độc tụng, thọ trì cập diễn thuyết,  

 Quả báo duy Phật năng chứng tri,  

 Quyết định hoạch thắng Bồ Đề đạo.  

 (Nếu ai với nguyện Phổ Hiền này,  

 Đọc tụng, thọ trì và diễn nói,  

 Quả báo chỉ Phật chứng biết nổi,  

 Quyết định đắc Bồ Đề tối thắng)   

Nếu có ai đối với hạnh nguyện Phổ Hiền này mà có thể đọc tụng, thọ trì, 

diễn  thuyết,  đọc  tụng  thì  phải  dùng  tâm  Phật,  tâm  Bồ  Tát,  phải  dùng  tâm 

chân  thành,  tâm  thanh  tịnh,  tâm  cung  kính  để  đọc  tụng.  Lúc  đọc  tụng  phải 

giống  như  đang  đối  trước  Phật,  Bồ  Tát  tiếp  nhận  lời  giáo  huấn,  phải  có  ý 

cung kính. 

 “Thọ trì”  là tiếp nhận rồi làm theo.  “Diễn thuyết”  là lợi tha. Diễn là biểu 

diễn, Thuyết là giải nói. Biểu diễn mười đại nguyện vương, chẳng hạn như: 

lễ  kính  chư  Phật,  chúng  ta  trông  thấy  bất  cứ  ai  đều  rất  thành  tâm  thành  ý 

cung kính, tỏ ra lễ độ, đó là biểu diễn; chứ chẳng phải là suốt ngày từ sáng 

đến  tối  đối  trước  tượng  Phật,  Bồ  Tát  niệm  mười  đại  nguyện  vương,  nhưng 

đối với người khác chẳng có lấy một điểm lễ phép. 

Tự  mình  làm  rồi  lại  còn  giải  nói  cho  người  khác,  khiến  người  ta  cũng 

chịu làm. Đối với những người chưa từng học Phật bèn đối xử rất tốt với họ, 

dần dần dẫn dụ họ học Phật. Đó là đại từ đại bi, ban cho họ lợi ích chân thật. 

Phải giúp đỡ chúng sanh học Phật, phá mê khai ngộ. Phải giúp đỡ cho người 

trong một nhà, một nhà được độ thì chòm xóm làng nước bèn được độ. Bởi 

lẽ  nhà ấy  là  gia đình  gương  mẫu,  gia đình hòa thuận, trẻ  nhỏ  ngoan  ngoãn, 

chăm chỉ, lễ phép, điều hay đó mọi người đều học theo; cho nên sự học Phật 

của quý vị sẽ thành công. Nỗ lực đọc tụng, nỗ lực học tập. Tiếp nhận sự giáo 

huấn  của  Phật,  có  thực  hiện  được  trong  cuộc  sống  thường  nhật  thì  sau  đó 

mới  diễn  thuyết  được.  Quý  vị  chẳng  thể  giảng  lầm  ý  nghĩa  kinh  điển  là  vì 

quý vị có kinh nghiệm thực hành tâm đắc, quý vị kể cho  mọi người biết thì 

mới có thể lôi cuốn, cảm động người khác được. 

 “Quả báo chỉ Phật chứng biết nổi” : Tu học theo đúng hạnh nguyện Phổ 

Hiền,  quả  báo  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  chỉ  mình  đức  Phật  hiểu  được  nổi,  hàng 

Đẳng  Giác  Bồ  Tát  đều  chẳng  thể  biết  rõ  ràng,  người  khác  càng  chẳng  thể 

hiểu được. 

“Quyết  định  đắc  Bồ  Đề  tối  thắng”:   Thắng  Bồ  Đề  đạo  là  Vô  Thượng 

Chánh Đẳng Chánh Giác, là quả vị Phật trong Viên Giáo. Công đức lợi ích 

chẳng thể nghĩ bàn. 

Chánh kinh:  

 Nhược nhân tụng thử Phổ Hiền nguyện,  

 Ngã thuyết thiểu phần chi thiện căn,  

 Nhất niệm nhất thiết tất giai viên,  

 Thành tựu chúng sanh thanh tịnh nguyện.  

 (Nếu ai tụng nguyện Phổ Hiền này,  

 Tôi nói chút phần căn lành ấy,  

 Nhất niệm hết thảy đều viên mãn,  

 Thành tựu chúng sanh thanh tịnh nguyện)   

Nếu  như  có  người  (chỉ  mọi  người)  đọc  tụng  phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh 

Nguyện.  “Ngã”  là tiếng Phổ Hiền Bồ Tát tự xưng. Có chút phần thiện căn, 

gặp  được,  nghe  được  kinh  này  bèn  có  tâm  hoan  hỷ.  Nếu  không  thiện  căn, 

chẳng thể sanh tâm hoan hỷ. Chớ nên xem thường một điểm thiện căn. Phổ 

Hiền  Bồ  Tát nói  một điểm thiện căn  ngày  nào đó  nó sẽ thành đại thiện căn 

phi thường; so với ai khác thì nó nhỏ, nhưng so với lục đạo chúng sanh nó là 

đại thiện căn. 

 “Nhất  niệm  hết  thảy  đều  viên  mãn” :  Nhất  niệm  phải  tương  ứng,  nhất 

niệm  tương  ứng  nhất  niệm  Phật,  niệm  niệm  tương  ứng  niệm  niệm  Phật  thì 

hết thảy đều thành tựu viên mãn. Thành tựu đó là  “thành tựu nguyện thanh 

 tịnh hết thảy chúng sanh” , khiến cho chúng sanh thân tâm thanh tịnh. 

Chánh kinh:  

 Ngã thử Phổ Hiền thù thắng hạnh,  

 Vô biên thắng phước giai hồi hướng,  

 Phổ nguyện trầm nịch chư chúng sanh,  

 Tốc vãng Vô Lượng Quang Phật sát.  

 (Hạnh Phổ Hiền thù thắng của tôi,  

 Vô biên phước quý đều hồi hướng,  

 Nguyện khắp mọi chúng sanh chìm đắm,  

 Mau sanh cõi Phật Vô Lượng Quang)   

Chữ  “chúng sanh chìm đắm”  chỉ chúng sanh trong sáu đường. Phổ Hiền 

Bồ Tát nguyện tất cả hết thảy chúng sanh trong sáu đường đều nhanh chóng 

vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới. Những đại hạnh Phổ Hiền Bồ Tát 

đã tu trong niệm niệm đều vì chúng ta hồi hướng như thế. 

---o0o--- 

 III. Kết Quy 

      Chánh kinh:  

 Nhĩ thời, Phổ Hiền Bồ Tát Ma Ha Tát ư Như Lai tiền, thuyết thử Phổ 

 Hiền quảng đại nguyện vương thanh tịnh kệ dĩ. Thiện Tài  đồng  tử dũng 

 dược  vô  lượng,  nhất  thiết  Bồ  Tát  giai  đại  hoan  hỷ.  Như  Lai  tán  ngôn: 

 “Thiện tai! Thiện tai!”  

        Nhĩ  thời,  Thế  Tôn  dữ  chư  thánh  giả  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát,  diễn  thuyết 

 như  thị  bất  khả  tư  nghị  giải  thoát  cảnh  giới  thắng  pháp  môn  thời,  Văn 

 Thù  Sư  Lợi  Bồ  Tát  nhi  vi  thượng thủ  chư  đại  Bồ  Tát  cập  sở  thành  thục 

 lục  thiên  tỳ-kheo.  Di  Lặc  Bồ  Tát  nhi  vi  thượng  thủ  Hiền  kiếp  nhất  thiết 

 chư đại Bồ Tát. Vô Cấu Phổ Hiền Bồ Tát nhi vi thượng thủ nhất sanh bổ 

 xứ,  trụ  quán đảnh  vị  chư  đại  Bồ  Tát,  cập  dư  thập phương  chủng chủng 

 thế giới phổ lai tập hội nhất thiết sát hải cực vi trần số chư Bồ Tát Ma Ha 

 Tát  chúng.  Đại  Trí  Xá  Lợi  Phất,  Ma  Ha  Mục  Kiền  Liên  đẳng  nhi  vi 

 thượng thủ chư đại Thanh Văn. Tịnh chư nhân thiên, nhất thiết thế chủ, 

 thiên, long, Dạ Xoa, Càn Thát Bà, A Tu La, Ca Lâu La, Khẩn Na La, Ma 

 Hầu  La  Già,  nhân  phi  nhân  đẳng,  nhất  thiết  đại  chúng,  văn  Phật  sở 

 thuyết, giai đại hoan hỷ, tín thọ phụng hành.  

        (Lúc  bấy  giờ,  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát nói  bài  kệ  thanh  tịnh  mười 

 nguyện  vương  Phổ  Hiền  rộng  lớn  này  xong,  Thiện  Tài  đồng  tử  hớn  hở  vô 

 lượng,  hết  thảy  Bồ  Tát  đều  đại  hoan  hỷ.  Như  Lai  khen  rằng:  “Lành  thay! 

 Lành thay!”  

       Lúc bấy giờ, khi đức Thế Tôn cùng các thánh giả Bồ Tát Ma Ha Tát diễn 

 thuyết pháp môn thù thắng cảnh giới giải thoát chẳng thể nghĩ bàn như thế, 

 Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát làm thượng thủ  của các đại Bồ Tát và sáu ngàn thầy 

 tỳ-kheo do Ngài thành thục; Di Lặc Bồ Tát làm thượng thủ của hết thảy các 

 đại Bồ Tát trong Hiền kiếp 62; Vô Cấu Phổ Hiền Bồ Tát làm thượng thủ của 

 các đại Bồ Tát Nhất Sanh Bổ Xứ trụ địa vị Quán Đảnh 63, và các vị Bồ Tát 

 Ma Ha Tát khác nhiều như số cực vi trần của hết thảy biển cõi nước trong 

 mười phương đủ mọi thế giới khắp nhóm đến hội. Đại Trí Xá Lợi Phất, Đại 

 Mục  Kiền  Liên  v.v…  là  thượng  thủ  của  các  đại  Thanh  Văn,  và  các  trời 

 người, hết thảy chúa thế gian, Trời, Rồng, Dạ Xoa, Càn Thát Bà, A Tu La, 

 Ca Lâu La, Khẩn Na La, Ma Hầu La Già, nhân phi nhân v.v… hết thảy đại 

 chúng nghe lời Phật dạy, đều đại hoan hỷ, tin nhận vâng làm)   

         Pháp  hội  giảng  kinh  lần  này  đến  đây  viên  mãn,  đem  hạnh  nguyện  Phổ 

Hiền báo cáo đại lược. Kinh văn đem lại cho chúng ta rất nhiều chỉ dạy quý 

báu, hy vọng các vị đồng tu thường nhớ kỹ, tu hành đúng như lời dạy, nhất 

tâm xưng niệm A Di Đà Phật, chẳng phụ lòng kỳ vọng của Phổ Hiền Bồ Tát 

đối với chúng ta. 

Lược Giảng Giáo Nghĩa Phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện hết 

(dịch xong ngày 25 tháng 11 năm 2004) 

---o0o--- 

HẾT 





1 . Bản Lục Thập  Hoa Nghiêm dịch vào  đời Đông Tấn được  ngài Phật  Đà 

Bạt Đà La dịch vào thời Đông Tấn, gồm 7 xứ, 8 hội, 34 phẩm. Bản này gọi 

là Cựu Dịch. 

Bát  Thập  Hoa  Nghiêm  do  ngài  Thật  Xoa  Nan  Đà  dịch  dưới  thời  Đường, 

nhằm trào Võ Tắc Thiên. Khi Sư dịch xong, chính Võ Hậu đã cầm bút ngự 

phê bài Khai Kinh Kệ  “Vô thượng thậm thâm vi diệu pháp…”  lên bìa cuốn 

kinh này (theo Hòa Thượng Tịnh Không). Bản này gọi là Tân Dịch. Bản Tứ 

Thập  Hoa  Nghiêm  tuy  ghi  là  một  phẩm,  đặt  tên  là  Nhập  Bất  Tư Nghị  Giải 

Thoát  Cảnh  Giới  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  Phẩm,  nhưng  thật  ra  gồm  hai 

phần:  phần  thứ  nhất  (39  quyển  đầu)  tương  ứng  với  phẩm  Nhập  Pháp  Giới 

trong Bát Thập Hoa Nghiêm và Phổ Hiền Thập Chủng Hạnh Nguyện (quyển 

này  là  quyển  40,  thường  được  tách  ra  lưu  truyền  như  một  phẩm  riêng, 

thường gọi là Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm). Tứ Thập Hoa Nghiêm do ngài 

Bát Nhã Tam Tạng xứ Kế Tân dịch từ Phạn sang Hán. 

2 . Cách phân chia các hội ở đây dựa theo bản Bát Thập Hoa Nghiêm, Hòa 

Thượng Tịnh Không cho biết:  

1)  Hội  thứ  nhất  tại  Bồ  Đề  đạo  tràng  gồm  sáu  phẩm,  mười  một  quyển. 

Phổ Hiền Bồ Tát giảng về y báo nhân quả của đức Tỳ Lô Giá Na Phật. 

2) Hội thứ hai giảng tại điện Quang Minh, cũng là do Phổ Hiền Bồ Tát 

nói  về  chánh  báo  nhân  quả  của  Phật,  gồm  ba  phẩm.  Nửa  phần  sau  hội  thứ 

hai, Văn Thù Bồ Tát giảng Thập Tín, địa vị Thập Tín, giảng phát tâm, giảng 

về Sơ Phát Tâm, tổng cộng ba phẩm. 



3)  Hội  thứ  ba  trên  trời  Đao  Lợi,  giảng  trên  cung  trời  Đao  Lợi  do  Pháp 

Hội  Bồ  Tát  chủ  giảng.  Vì  thế,  hội  thứ  ba  do  Pháp  Hội  Bồ  Tát  giảng  Thập 

Trụ, có sáu phẩm, ba quyển. 

4) Hội thứ tư tại trời Dạ Ma, do Công Đức Lâm Bồ Tát giảng pháp môn 

Thập Hạnh, cũng gồm bốn phẩm, ba quyển. 

5)  Hội  thứ  năm  trên  trời  Đâu  Suất  –  Di  Lặc  Bồ  Tát sống  trên  trời  Đâu 

Suất  –  Hội  này  do  Kim  Cang  Tạng  Bồ  Tát  giảng  pháp  môn  Thập  Hồi 

Hướng, có ba phẩm, gồm mười hai quyển. 

6) Hội thứ sáu tại trời Tha Hóa Tự Tại, do Kim Cang Tạng Bồ Tát làm 

hội chủ, giảng pháp môn Thập Địa. Hội này chỉ có một phẩm, nhưng là một 

phẩm rất dài đến cả sáu quyển. 

7) Hội thứ bảy lại là điện Phổ Quang Minh, trong hội này, đức Phật làm 

chủ,  giảng  về  Đẳng  Giác,  về  Diệu  Giác.  Phần  này  gồm  mười  một  phẩm, 

mười ba quyển. 

8) Hội thứ tám cũng tại điện Phổ Quang Minh, Phổ Hiền Bồ Tát giảng, 

chủ  yếu  nói  về các pháp  môn tu  hành.  Phổ  Hiền  Bồ  Tát nói  hai  ngàn pháp 

môn tu hành. Phần này chỉ có một phẩm, gồm bảy quyển. 

9) Hội thứ chín  tại rừng Thệ Đa, tức  là  vườn  Kỳ Thọ Cấp Cô Độc, diễn tả 

cuộc  cầu  pháp  tham  học  với  năm  mươi  ba  vị  thiện  tri  thức  của  Thiện  Tài 

Đồng Tử. 

3  .  Theo  đại  sư  Thanh  Lương  phán  định,  kinh  Hoa  Nghiêm  chia  làm  bốn 

khoa:  

a)  Cử  Quả  Khuyến  Yếu  Sanh  Tín  Phần  (Phần  nêu  quả  để  khuyên  phải 

sanh lòng tin), tức là Tín phần: Gồm hai hội đầu trong mười hội, giảng về Y 

Báo, Chánh Báo trang nghiêm của Phật Tỳ Lô Giá Na, thuyết minh thế giới 

của  đức  Phật  để  hành  nhân  từ  Sơ  Địa  Bồ  Tát  trở  lên  ngưỡng  mộ  quả  báo, 

phát sanh lòng tin chân thật. 

b) Tu Nhân Khế Quả Sanh Giải Phần (phần tu nhân, khế nhập quả, sanh 

hiểu), còn gọi là Giải Phần: Giảng về lý luận, nhân như thế nào, quả như thế 

nào. Phần này gồm các hội thứ ba, tư, năm, và sáu. 



c) Thác Pháp Tấn Tu Thành Hạnh Phần, tức là nói về Hạnh của bậc Diệu 

Giác, Đẳng Giác, gồm toàn bộ kinh văn thuộc hội thứ bảy và hội thứ tám. 

d)  Y  Nhân  Chứng  Nhập  Thành  Đức  Phần,  tức  Chứng  Phần,  nói  về  cách 

dùng Tu Đức để hiển Tánh Đức, cụ thể là việc tham học của Thiện Tài Đồng 

Tử và mười đại nguyện Phổ Hiền 

4 . Lục Tướng: sáu tướng của sự vật trong vạn hữu:  

a) Tổng tướng: một pháp duyên khởi đầy đủ nhiều đức, như thân người 

đầy đủ các căn. 

b)  Đồng  tướng:  nhiều  đức  hòa  hợp  nương  nhau  tạo  thành  một  pháp, 

nhưng không chống trái nhau. 

c) Dị tướng:  nhiều đức  khác  nhau tạo  thành  một pháp,  như các căn tạo 

thành thân người, nhưng mỗi căn mỗi khác. 

d) Thành tướng: nhiều đức nương nhau tạo thành một tướng, như sáu căn 

hợp thành thân người. 

d)  Hoại  tướng:  mỗi  căn  đều  trụ  nơi  bản  vị,  không  dời  đổi,  nên  không 

thành tổng tướng. 

Thập Huyền Môn: xin xem phần Chú Giải kinh Vô Lượng Thọ của cư sĩ 

Hoàng Niệm Tổ, quyển thứ nhất. 

Tứ pháp giới: tức Sự vô ngại, Lý vô ngại, Lý Sự vô ngại và Sự Sự vô ngại. 

5 . Đại Phương Quảng: Đại gồm ba nghĩa:  

a)  Pháp  thân  của  Phật  rộng  lớn  vô  lượng  vô  biên.  Tất cả  hết  thảy  cảnh 

giới thảy đều trọn khắp đầy đủ. Bởi thế gọi là Đại. 

b) Các môn trí huệ của Phật vừa cao vừa rộng, nhiều vô cùng vô tận nên 

gọi là Nhất Thiết Chủng Trí (thấu đạt chân tánh của hết thảy pháp), nên gọi 

là Đại. 

c)  Đức  Phật  chứng  được  diệu  pháp  tối  thắng,  không  cảnh  giới  Bồ  Tát 

nào  vượt trỗi  hơn  được,  chỉ  mình  đức  Phật  có  khả  năng  hóa  độ  mọi  chúng 

sanh ứng theo căn cơ nên gọi là Đại. 



Phương là quỹ tắc (Quỹ là đường xe đi). Ý nói đạo lý chân thật, hết thảy 

chúng sanh tuân thủ, thực hành theo thì mới mong được giải thoát, mới khỏi 

bị đọa lạc. 

Chữ Quảng ý nói kinh Phật ý nghĩa rộng sâu không thể suy lường được. 

Hợp  ba chữ này, Đại Phương  Quảng  ý  nói: Tâm  tánh Phật  và tâm tánh 

chúng  sanh  đồng  một  thể,  tâm  tánh  ấy  bao  trùm  pháp  giới,  phủ  trọn  mười 

phương;  Phật  thụ  dụng  được  tâm  ấy,  chúng  sanh  do  mê  hoặc  nên  vẫn  là 

phàm  phu.  Phải  nương  theo  tâm  tánh  ấy  để  được  chân  thật  thọ  dụng  như 

chân Phật. 

Nếu luận về Thể - Tướng - Dụng thì Đại là Thể của tâm tánh: Tâm tánh ấy 

thanh  tịnh,  chẳng  ô  nhiễm  mảy  may,  chưa  hề  tăng  giảm.  Phương  là  Tướng 

của tâm tánh, còn có thể nói là Lượng của tâm tánh. Tướng ấy còn lớn hơn 

cả  hư không,  có  thể  nói  là  không  ngằn  mé.  Tướng  ấy  nói  rộng  ra  là  ngang 

khắp  mười  phương,  dọc  suốt  ba  đời.  Quảng  là  Dụng  của  Tánh:  Tâm  ấy  có 

thể tạo lập hết thảy pháp, bao gồm cả mười pháp giới, chẳng thể nghĩ bàn. 

6 . Trong phần chú thích này, những phần nào không phải lời chú thích của 

lão cư sĩ Hoàng Trí Hải sẽ được ghi rõ xuất xứ. 

(*) Ở đây, chúng tôi không rõ có sự nhầm lẫn trong ấn loát hay không, đa số 

các sách ghi là hai mươi mốt ngày (hoặc “tam thất” (3 lần bảy ngày)). Bản in 

này ghi là “nhị thất nhật”, nên chúng tôi dịch theo là “mười bốn ngày”. 



7 . Theo Hòa Thượng Tịnh Không, chữ Kệ ở đây phải hiểu là cách tính kích 

thước một văn bản của Ấn Độ thời cổ, một bài kệ là bốn câu, như nay ta nói 

kinh Hoa Nghiêm có  mười vạn kệ,  mười vạn tức là bốn mươi vạn câu, bốn 

mươi vạn câu dài ngắn khác nhau. Chữ Kệ này khác với Kệ Tụng là một thể 

loại  văn  vần  nhằm  trùng  tuyên  ý  nghĩa  đã  được  giảng  trong  phần  Trường 

Hàng. 



8 . Phật Đà Bạt Đà La (Buddhabhadra 359-429): Hán dịch là Giác Hiền, cao 

tăng Ấn Độ, sống vào thế kỷ thứ 5, người ở thành Na Ha Lợi, con cháu họ 

Thích, thuộc dòng dõi Cam Lộ Phạn Vương. Sư xuất gia năm bảy tuổi, đặc 



biệt  giỏi  về  Thiền  và  Luật.  Cùng  với  Tăng  Già  Bạt  Đà  La,  Sư  đến  Kế  Tân 

thọ  pháp  với  ngài  Phật  Đại  Tiên.  Sau  nhận  lời  thỉnh  của  Trí  Nghiêm,  ngài 

đến Trường An hoằng pháp năm 408. Vì không quen với phong tục Trường 

An  và không  hợp  với các đệ tử của  La  Thập nên  Sư cùng  hơn 40 đệ tử rời 

Trường  An đến ở  Lô Sơn  với  Sơ Tổ Tịnh Độ  Huệ Viễn. Năm 415, Sư đến 

chùa  Đạo  Tràng,  Kiến  Khang  (nay  là  Nam  Kinh),  dịch  Lục  Thập  Hoa 

Nghiêm; cùng ngài Pháp Hiển dịch Luật Ma Ha Tăng Kỳ, Đại Bát Nê Hoàn 

kinh,  tất cả  gồm  13 bộ, 125 quyển. Sư thị tịch  năm 429 đời  Lưu Tống, thọ 

71 tuổi. 



9 . Thật Xoa Nan Đà (Siksananda 652-710): Người xứ Vu Điền (nay thuộc 

tỉnh  Tân Cương), năm 652, Sư đem Phạn  bản kinh  Hoa Nghiêm đến  Trung 

Quốc, cùng  Bồ Đề  Lưu Chi, Nghĩa  Tịnh… dịch sang  Hán  văn tại chùa Đại 

Biến  Không.  Sư còn dịch  nhiều bản  kinh  Đại Thừa  khác. Năm  705,  Sư trở 

về nước, sau Sư lại được nghênh thỉnh ba lần. Sư mất năm 710, sau khi trà tỳ 

cuống  lưỡi  không  hư  hoại,  học  trò  Sư  đưa  kinh  cốt  về  Vu  Điền  xây  tháp 

cúng dường (theo Huệ Quang tự điển). 



10 .  Nếu gọi đầy đủ là Nhập Bất Tư Nghị Giải Thoát Cảnh Giới Phổ Hiền 

Hạnh  Nguyện  Phẩm,  tương  ứng  với  phẩm  Nhập  Pháp  Giới  trong  bản  Tứ 

Thập Hoa Nghiêm; phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện là quyển thứ 40 của phẩm 

này. 



11  .  Thanh  Lương  đại  sư:  Pháp  húy  Trừng  Quán  (738-839),  tổ  thứ  tư  tông 

Hoa Nghiêm. Còn có  hiệu  là Đại  Hưu, được phong  Thanh  Lương quốc sư. 

Sư  xuất  gia  năm  14  tuổi,  với  Bái  thiền  sư  chùa  Bảo  Lâm.  Tuy  tinh  tường 

Luật,  Thiền,  Mật,  ngài  đặc  biệt  chú  trọng  giáo  nghĩa  của  ngài  Pháp  Tạng. 

Năm 776, Sư chuyên tu Phương Đẳng Sám Pháp tại chùa Đại Hoa Nghiêm ở 

Ngũ Đài, giảng kinh Hoa Nghiêm rất nhiều lượt. Sư tham gia dịch trường Tứ 

Thập  Hoa  Nghiêm  của  ngài  Bát  Nhã  và  viết  Trinh  Nguyên  Tân  Dịch  Hoa 

Nghiêm  Kinh  Sớ  10  quyển.  Năm  799,  Sư  được  vua  thỉnh  vào  điện,  giảng 

kinh  Hoa  Nghiêm,  vua  bỗng  nhiên  giác  ngộ,  cho  rằng  “diệu  pháp  làm  mát 

lòng trẫm”  nên ban đức  hiệu  Thanh  Lương Quốc Sư. Chú sớ của đại sư  về 

kinh Hoa Nghiêm rất nhiều, rất đồ sộ (theo Huệ Quang tự điển). 





12 . Tông Mật đại sư (780-841): Gọi đủ là Khuê Phong Tông Mật, tổ thứ năm 

của tông Hoa Nghiêm. Năm 806, Sư đi thi, giữa đường qua Toại Châu, nghe 

Hòa  Thượng  Đạo  Viên  thuyết  pháp,  bèn  xuống  tóc  xuất  gia.  Năm  810,  sư 

tham bái ngài Thanh Lương Trừng Quán, thọ trì giáo học Hoa Nghiêm. Chú 

giải  kinh  Viên  Giác  của  Sư  được  coi  là  khuôn  mẫu  cho  các  tác  phẩm  chú 

giải kinh Viên Giác sau này. Sư đề xướng Thiền Giáo Nhất Trí và được coi 

là  một  thiền  sư  nổi  danh  thuộc  dòng  thiền  Thần  Hội  (theo  Huệ  Quang  tự 

điển). 



13 . Thiện Tài đồng tử: là đương cơ của pháp hội này. Theo phẩm Nhập Pháp 

Giới của bản Bát Thập Hoa Nghiêm, ở Phước Thành có một vị trưởng giả có 

năm trăm con trai, trong đó có một đứa bé tên là Thiện Tài. Lúc mới sanh ra, 

các thứ của cải trân dị từ đất vọt lên, do vậy đặt tên là Thiện Tài. Của cải ấy 

do công đức tu tập từ nhiều đời nên cảm  ứng. Khi Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát 

giảng  pháp  tại  An  La  Lâm  thuộc  phía  Đông  phước  Thành,  Thiện  Tài  đến 

nghe, nghe xong bèn phát đại tâm. Tuân lời Bồ Tát dạy, Thiện Tài cứ đi mãi 

về phương Nam tham bái năm mươi ba vị thiện tri thức. Vị thiện tri thức số 

28  chính  là  Quán  Âm  Bồ  Tát.  Vị  thiện  tri  thức  cuối  cùng  là  Phổ  Hiền  Bồ 

Tát. “Đương cơ” hay còn gọi là đối cơ nghĩa là người có tánh tình tư chất có 

thể lãnh thọ được pháp đang giảng trong pháp hội ấy. 



14 . Kiếp: Một tiểu kiếp là một ngàn sáu trăm tám mươi vạn năm. Hai mươi 

tiểu kiếp là một trung kiếp. Bốn trung kiếp là một đại kiếp, tức mười ba vạn 

bốn ngàn bốn trăm vạn năm. (134.400 x 10.000 =1.344.000.000) 



15 . Cực vi trần: Vi trần là một hạt bụi rất nhỏ. Cực vi trần nghĩa là phần chia 

ra  rất  nhỏ  của  một  vi  trần.  Có  thể  hình  dung  như thế  này:  Gộp  bảy  cực  vi 

trần lại ta có một kim trần, gộp bảy kim trần ta được một thủy trần, gộp bảy 

thủy trần  lại ta  được  một  thố  mao trần  (tức là  vừa bằng đầu cọng  lông con 

thỏ). 





16 . Bất khả thuyết bất khả thuyết: một con số cực lớn. Theo phẩm A Tăng 

Kỳ bản Bát Thập Hoa Nghiêm, một trăm lạc-xoa (tức một trăm ngàn) là một 

câu-chi, câu-chi lần câu-chi là một A Du Đa. A Du Đa lần A Du Đa là một 

Na Do Tha. Na Do Tha lần Na Do Tha là một Tần Bà La… Cứ tính lần như 

thế  cho  đến  Bất  Khả  Lượng  lần  Bất  Khả  Lượng  là  một  Bất  Khả  Lượng 

Chuyển.  Bất  Khả  Lượng  Chuyển  lần  Bất  Khả  Lượng  Chuyển  là  một  Bất 

Khả  Thuyết.  Bất  Khả  Thuyết  lần  Bất  Khả  Thuyết  là  một  Bất  Khả  Thuyết 

Chuyển.  Bất  Khả  Thuyết  Chuyển  lần  Bất  Khả  Thuyết  Chuyển  là  một  Bất 

Khả Thuyết Bất Khả Thuyết. 



17 . Phật sát: khu vực hóa độ của một đức Phật. Sát gọi đủ là Sát-độ (ksetu), 

nhỏ nhất là một tam thiên đại thiên thế giới. 



18  .  Lễ  là  biểu  hiện  của  sự  tôn  kính.  Thể  hiện  sự  tôn  kính  đức  Phật  bằng 

những  cách  chắp  tay,  cúi  đầu,  cúc  cung  (cung  là  thân  thể,  gập  mình  lại  thì 

gọi là cúc cung), phủ phục (thân thể nằm rạp xuống đất), phản chưởng (ngửa 

hai lòng bàn tay hướng lên trên), đảnh lễ (đầu mặt chạm xuống đất), tiếp túc 

(hai tay đặt hai bên mặt mình, lòng bàn tay ngửa lên, đầu áp sát đất, như ôm 

lấy chân đức Phật). Kính là lòng chí thành. Đây là cách hiểu theo mặt văn tự 

của chữ “lễ kính”. 



19 . Giới có thể hiểu là giới hạn. Bất cứ vật gì có thể nêu tên được thì đều gọi 

là Pháp. Như vậy bất cứ cảnh giới, sự vật, sự tình nào đều có thể gọi là pháp. 

Pháp giới hàm ý tất cả vạn hữu. Hư không giới tức là toàn thể hư không. 

20 . Thâm tâm là tâm thiết tha sâu đậm. Tín là tin, giải là hiểu biết rõ ràng. 

Dùng  lòng tin  hiểu sâu đậm,  hiểu biết tường tận  nên  thấy chư Phật rõ ràng 

giống như các Ngài đang hiện diện trước mặt. 



21 . Hội ở đây là pháp hội, tức là nơi Phật thuyết pháp. Hội ấy rộng lớn đông 

đảo  vô  cùng  nên  thêm  chữ  Hải  đằng  trước  để  hình  dung  hội  ấy  to  lớn  như 

biển  cả.  Hải  hội  vây  quanh  nghĩa  là  các  vị  Bồ  Tát,  Thanh  Văn,  các  loài 

chúng  sanh  đến  nghe  pháp,  đông  không  thể  tính  đếm  được.  Kinh  Hoa 



Nghiêm  hay  dùng  chữ  Hải  để  hình  dung  những  gì  rộng  lớn,  phạm  vi  quá 

rộng. 

22 . Giải nghĩa là hiểu rõ, phân biệt rành rẽ; Thắng là thù thắng (tốt đẹp đặc 

biệt). Nghĩa là khéo hiểu biết, phân biệt hết thảy mọi sự, mọi pháp trong thế 

giới một cách thù thắng. 



23 . Tri kiến hiện tiền: Dùng ý thức để phân biệt  là  Tri, dùng nhãn thức để 

phân biệt gọi là Kiến. “Hiện tiền” là những gì hiện diện trước mắt. 

Gộp ý hai câu này có nghĩa là dùng tâm khéo quyết định, dùng sức thấy biết 

rõ ràng như sự vật đang đối ngay trước mắt. 

24 . Biện Tài thiên nữ (Shri Devi): Là một thiên nữ trong cung Tự Tại Thiên 

Vương (trời Tự Tại thuộc tầng thứ sáu trong hai mươi tám tầng trời, tính từ 

dưới lên), còn gọi là Thiện Khẩu. Cô này có thể biến hóa đủ loại tướng lưỡi, 

mỗi  một  lưỡi  phát  ra  vô  cùng  vô  tận  các  thứ âm  thanh,  mỗi  một  âm  thanh 

phát ra lại có cả mấy trăm thứ tiếng nhạc hòa theo. Trong các âm thanh của 

Biện Tài thiên nữ phát ra, lại còn có những lời lẽ hay khéo ca ngợi công đức 

Phật. 



25 . Quảng tu cúng dường: Quảng có nghĩa là rất nhiều, rất rộng. Cúng dường 

(đúng  ra  phải  đọc  là  Cung  Dưỡng):  Cung  là  cung  phụng,  Dưỡng  là  hiếu 

dưỡng như con cái đối với cha mẹ. 



26 . Hương xoa (Đồ hương): loại hương để bôi lên thân, có hai loại dùng gỗ 

Chiên Đàn Hương nghiền thành bột trộn với sáp để bôi. Loại thứ hai là dùng 

các thứ hương nghiền thành bột để tạo thành sáp bôi hoặc xông quần áo cho 

thơm  tho.  Ở  Ấn  Độ  do  khí  hậu  nóng,  mồ  hôi  nhiều  nên  các  loại  đồ  hương 

nhằm khử mùi hôi nơi thân thể rất thịnh hành. Chiên Đàn là tiếng Phạn, Tàu 

dịch  là Dữ Lạc  (ban cho sự  vui  vẻ). Gỗ  loại cây  này  rất thơm, cũng có thể 

dùng để chế hương đốt, có hai loại đỏ và trắng. Loại trắng trị bệnh nhiệt, loại 

đỏ trị bệnh phong. Do trừ được bệnh, khiến cho thân thể nhẹ nhàng thơ thới 

nên gọi là Dữ Lạc. 





27 . Hương bột (Mạt hương): Hương nghiền thành bột dùng để đốt, hay dùng 

để hòa với đất sét thành bùn thơm để đắp đàn tràng, nặn tượng. 

Chú ý các vật cúng ở đây được gọi là Mây hàm ý: vật cúng nhiều xếp tầng 

tầng  lớp  lớp  dày  đặc  chật  kín  cả  không  trung  như  mây.  Số  lượng  vật  cúng 

quá nhiều không thể tính kể được nên nói “lượng như núi Tu Di”. 

28 . Tô: chất tinh luyện từ sữa, vừa ăn được, vừa dùng để thắp đèn. 



29 . Đây đều là danh mục những con số. Câu-chi (koti) là mười vạn, tức một 

trăm  ngàn; cũng có thuyết  nói  một câu-chi  là  một  ngàn  vạn. Một  ngàn  vạn 

ức là một na-do-tha (một Ức là một ngàn vạn). Ca-la phần là một con số cực 

nhỏ, theo sách Huệ Uyển Âm Nghĩa:  “Chẻ một sợi lông trên người làm trăm 

 phần thì gọi là Ca La”.  Toán phần là con số nhỏ nhất có thể tính được bằng 

toán học. Số phần là con số nhỏ nhất có thể tìm được bằng các công thức số 

học. Dụ phần là con số nhỏ nhất có thể hình dung được bằng thí dụ. Ưu-ba-

ni-sa-đà,  dịch  là  Cận  Phần,  tức  là  một  hạt  vi  trần  chẻ  thành  bảy  phần,  mỗi 

phần  lại chẻ  thành bảy,  gần bằng  với  một  Lân  Hư Trần. Ý của đoạn  này  là 

công  đức  của  Tài  Cúng  Dường  chẳng  bằng  được  một  phần  nhỏ  nhất  của 

Pháp Cúng Dường. 



30 . Nhất Thiết Trí là trí thấy rõ tất cả hết thảy pháp trong mười phương pháp 

giới chỉ thuần là lý tánh Chân Không (gọi là lý tánh Chân Không có nghĩa là 

lìa khỏi hết thảy những tướng hư giả do cái thấy biết sai lầm, chẳng chấp vào 

những tướng hư giả ấy, chứ không phải là Ngoan Không, tức phủ nhận toàn 

bộ vạn hữu). 

31 . Khối phước: Dịch chữ “phước tụ”. Tu tập bao nhiêu công đức tích lũy lại 

nên gọi là “phước tụ”. 

32 . Trí địa: Chữ Trí chỉ Nhất Thiết Trí (trí thông hiểu tướng Không của hết 

thảy pháp, là trí của hàng Thanh Văn, Duyên Giác), Đạo Chủng Trí (hiểu hết 

thảy đạo pháp sai biệt, là trí của hàng Bồ Tát), Nhất Thiết Chủng Trí (hiểu rõ 

tổng  tướng,  biệt  tướng,  đoạn  Hoặc,  giác  Mê,  là  trí  của  Phật).  Địa  là  địa  vị. 

Nói là “các thứ trí địa của Bồ Tát” là vì có đến bốn mươi địa vị. 





33 . Nhập  Niết Bàn: Tiếng Phạn  là  Bát  Niết Bàn  (parinirvana),  còn  dịch  là 

Diệt Độ. Diệt là diệt phiền não, diệt sanh tử; Độ là độ sanh. Có khi còn dịch 

là Viên Tịch hay Nhập Diệt. 



34 . Xá-lợi: Những phần còn lại của  xương đức Phật sau khi thiêu, rất kiên 

cố, đa phần hình tròn, nhiều màu. Sau khi đức Phật nhập diệt, A Nậu Lâu Đà 

và Ma Ha Ca Diếp chủ trì việc thiêu kim thân, thiêu xong, thu được rất nhiều 

xá-lợi. Việc phân bố xá-lợi nhằm tạo cơ hội cho chúng sanh sau khi đức Phật 

nhập  diệt,  được  gieo  duyên  đảnh  lễ  thân  Phật.  Về  sau  thường  được  dùng 

theo nghĩa rộng để chỉ xương cốt còn lại sau khi thiêu hóa của các vị Tổ Sư, 

các cao tăng. 



35 . Hữu học, vô học: Hữu học chỉ người tu hành còn chưa viên mãn, chưa 

liễu sanh thoát tử. Vô Học là bậc thánh giả đã chứng quả La Hán trở lên, đã 

học viên mãn, không còn phải học tập, tấn tu những cách để đoạn trừ phiền 

não như trước khi chưa chứng quả La Hán. 



36 . Thị hiện: Thị là làm cho người khác thấy, Hiện là bày ra. Thị hiện là biến 

hiện, hóa hiện, làm theo một cách nào đó cho người khác thấy. 



37  .  Tỳ  Lô  Giá  Na  (Vairochana):  Hán  dịch  là  Biến  Nhất  Thiết  Xứ,  ý  nói: 

quang minh của Phật chiếu thấu khắp hết thảy mọi nơi; hoặc còn dịch là Đại 

Nhật Như Lai. Tỳ Lô Giá Na là Pháp Thân của Phật Thích Ca, Thích Ca là 

Ứng Thân của Phật Tỳ Lô Giá Na. Lô Xá Na là Báo Thân. Ngoài ra, còn có 

mười loại thân:  

1) Chúng sanh thân: thân tướng của chúng sanh trong lục đạo. 

2) Quốc độ thân: Trong các thế giới khác nhau, vì thích ứng với căn cơ 

sai biệt của chúng sanh, Lô Xá Na Phật hóa hiện thân tướng khác nhau. Nói 



đúng ra, Quốc Độ Thân chính là thân Phật. Gọi là sai khác vì tùy theo thân 

lượng của chúng sanh từng quốc độ mà thân Phật lớn nhỏ, hào quang chiếu 

xa  hay  gần,  chúng  sanh  chỉ  thấy  được  Ứng  Thân  hay  thấy  được  cả  Báo 

Thân. 

3) Nghiệp báo thân: Thân cảm ứng do nghiệp báo. 

4) Thanh Văn Thân. 

5) Duyên Giác thân. 

6) Bồ Tát thân. 

7) Như Lai thân. 

8) Trí thân: thân do trí huệ tu chứng viên minh cảm thành. 

9) Pháp Thân. 

10)  Hư  không  thân:  tướng  thanh  tịnh  lìa  cấu,  chẳng  có  hình  tướng,  nhưng 

thanh tịnh trọn khắp pháp giới, giống như hư không. 

38 . Chuyển Luân Thánh Vương: Vị vua cai quản toàn bộ tam thiên đại thiên 

thế giới, oai lực rất lớn, hưởng thọ phước báo rất lớn, có ngàn con, có đủ bảy 

báu  vật,  một trong số đó  là bánh  xe báu  (bảo luân); luân có khả  năng  xoay 

tròn, bay lên hư không, đưa vua đi khắp nơi. Ngôi Luân Vương có bốn loại: 

Kim, Ngân, Đồng, Thiết. Thiết Luân Vương chỉ cai quản được Nam Thiệm 

Bộ Châu (Diêm Phù Đề). 



39  .  Sát-lợi:  Giai  cấp  thứ  hai  trong  xã  hội  Ấn  Độ,  gọi  đủ  là  Sát  Đế  Lợi 

(Ksatriya),  Hán  dịch  là  Điền  Chủ  hoặc  Vương  Chủng,  giai  cấp  nắm  quyền 

lực quân sự và chính trị, trực tiếp cai trị xã hội Ấn Độ cổ thời. 

Bà La Môn: Hán dịch là Tịnh Hạnh, giai cấp thứ nhất của Ấn Độ, đa phần là 

người  tu  hành,  nắm  giữ  đặc  quyền  tế  lễ,  biên  chép,  diễn  giải  kinh  điển  Ấn 

Độ Giáo. 

Trưởng giả: Người đạo đức cao, tuổi lớn, giàu có thì gọi là Trưởng Giả. 



40 . Thiên long bát bộ: Tám bộ chúng thường theo nghe giảng Phật pháp:  

a) Thiên: các hữu tình thuộc hai mươi tám tầng trời. 

b)  Long:  Loài  rồng,  thường  sống  trong  biển  cả,  ao,  hồ,  sông,  nước,  có 

thần thông, tánh tình dữ dội nóng nảy. 

c) Dạ Xoa: Loài quỷ bay được trên không, thích ăn người. 

d) Càn Thát Bà: Nhạc thần của Đế Thích. 

e)  A  Tu  La:  Người  tu  phước  báo  rất  nhiều  nhưng  tâm  sân  hận  quá  lớn 

bèn  đọa  trong  loài  này,  có  phước  báo  như  chư  Thiên,  nhưng  thân  hình  thô 

xấu, thích đánh nhau với Đế Thích. 

f) Ca Lâu La: Giống chim to, rất hung bạo, thích ăn nuốt rồng. 

g)  Khẩn  Na  La:  Cũng  là  nhạc  thần  của  Đế  Thích,  nhưng  chỉ  tấu  pháp 

nhạc, diễn giảng Phật pháp. 

h) Ma Hầu La Già: Một loại rắn thần lớn. 

41 . Thành thục: hiểu theo nghĩa đen là làm cho chín muồi, hiểu theo nghĩa 

rộng là tác động sự vật gì khiến cho thành công. Kinh dùng với ý nghĩa đức 

Phật  quán  sát  căn  cơ  của  chúng  sanh,  biết  là  đến  lúc  chúng  sanh  thành  tựu 

chứng quả, bèn dùng các phương tiện thuyết pháp, giáo  hóa, thị  hiện khiến 

cho chúng sanh được thành tựu, chứng đắc đạo quả, công đức viên mãn. 



42 . Noãn sanh: loài sanh bằng trứng, như các loài chim chẳng hạn. 

Thai sanh: loài sanh con bằng cách mang thai, như thú, người. 

Thấp sanh: loài sanh nơi ẩm ướt, như muỗi mòng. 

Hóa sanh: loài sanh do biến hóa như chư Thiên, tội nhân trong địa ngục. 



43 . Sắc thân: Nói theo quan điểm thế tục là thân có đủ mắt, tai, mũi, lưỡi… 

Nói theo Phật pháp, các thân do tứ đại (đất, nước, gió, lửa) và ngũ trần (sắc, 

thanh, hương, vị, xúc) hợp thành. 



44 . Dục lạc: Các thứ ham thích, ưa muốn. 

Ý hạnh: Ý là các thứ suy nghĩ trong tâm, Hạnh là những hành vi biểu hiện ra 

ngoài. 

Oai nghi: Oai là dáng vẻ trang nghiêm, tề chỉnh. Nghi là có nghĩa là lễ mạo, 

đúng lễ. Oai nghi ở đây thường được hiểu là bốn hành động đi, đứng, nằm, 

ngồi đều tuân thủ đúng lễ tiết, trang trọng, đúng mực. 

45 . Có sắc: thuộc về Sắc Giới. Từ địa ngục lên đến Tự Tại Thiên thuộc về 

Dục Giới, từ tầng trời phía trên Tự Tại Thiên lên đến tầng trời hai mươi tám 

(Sắc  Cứu  Cánh  Thiên)  thuộc  về  Sắc  Giới.  Chư  thiên  Sắc  Giới  chỉ  có  nam 

nhân, không có nữ nhân, không có ý tưởng dâm dục, có sắc thân có thể trông 

thấy được, nên gọi là Sắc Giới. 

Vô  sắc:  tức  là  Vô  Sắc  Giới,  thuộc  bốn  tầng  trời  phía  trên  Sắc  Cứu  Cánh 

thiên. Người trong cõi trời này có tâm tưởng, sống bằng Thiền Định, không 

có sắc thân. 

46 . Hữu Tưởng: tức trời Thức Vô  Biên Xứ, tầng trời thứ nhất của Vô Sắc 

Giới. Người cõi này trong năm Uẩn chỉ có Thức và Tưởng, 

Vô  Tưởng:  Vô  Sở  Hữu  Xứ  Thiên,  chư  Thiên  cõi  này  không  có  tâm  phân 

biệt,  vọng  tưởng,  nên  gọi  là  Vô  Tưởng,  đã  khuất  phục  được  thức  thứ  bảy 

(Mạt Na, tức chấp ngã). 

Phi  Hữu  Tưởng  Phi  Vô  Tưởng:  Chư  thiên  trong  cõi  trời  này  công  phu  tu 

Định lực rất sâu, chế ngự được thức thứ tám, khiến cho thức thứ tám tưởng 

chừng như đã diệt nên gọi là Phi Hữu Tưởng, nhưng thật ra thức thứ tám vẫn 

còn hiện hữu một cách vi tế nên gọi là Phi Vô Tưởng. 

47 . Thừa sự: hầu hạ, phụng sự. 



48 . Nguyên văn:  “Khoáng dã sa tích”, Khoáng là chỗ hoang vu, hiu quạnh. 

Tích  là  những  khối  đá  nhỏ.  Như  vậy,  khoáng  dã  sa  tích  là  chỗ  trống  trải, 

hoang vu, đầy những cát đá. 



49 . Hồi hướng: Có bốn loại hồi hướng:  

1)  Hồi  Sự  Hướng  Lý:  chuyển  hết  thảy  các  sự  tướng  đã  tu  về  nơi  Lý. 

Chẳng hạn trong nguyện “rộng tu cúng dường”, Tài Bố Thí là sự tướng, tiếp 

đó nói đến Pháp Cúng Dường tức là Hồi Sự Hướng Lý. 

2)  Hồi  Tự  Hướng  Tha:  đem  công  đức  mình  đã  tu  hồi  hướng  cho  mười 

phương ba đời hết thảy chúng sanh. 

3)  Hồi  Nhân  Hướng  Quả:  Lúc  thoạt  đầu  tu  công  đức  là  để  cầu  phước 

báo, nay cái nhân của tu công đức là cầu thành Phật. 

4) Hồi Tiểu  Hướng Đại: Trước kia tu  hạnh Tiểu Thừa  nhỏ  hẹp, chí  nguyện 

tự độ, nay hướng đến hạnh Đại Thừa, rộng độ chúng sanh. 

50  .  Bảy  báu  thượng  diệu:  tức  là  vàng,  bạc,  san  hô  (một  thứ  báu  màu 

hồng,  lấy từ biển), xa cừ (một thứ báu  giống  như bạch  ngọc, có  nhiều  vằn, 

giống  như căm  xe  tỏa  ra),  mã  não  (một  thứ báu  màu  hồng  nhạt,  hình  dạng 

giống  như  óc  con  ngựa),  xích  châu  (ngọc  trai  màu  đỏ),  ma-ni  (còn  dịch  là 

Như Ý Châu,  một  loại  ngọc quý sáng chói, trong suốt, tương  truyền có  tác 

dụng  lắng  trong  nước  đục,  lấy  từ  Long  Cung  hoặc  từ  khối  mỡ  trên  đầu  cá 

Ma  Kiệt.  Theo  truyền  thuyết,  Như  Ý  Châu  có  thể  mưa  ra  các  thứ  báu  tùy 

lòng  mong  muốn. Ma  Kiệt  là  một  loại cá  rất  lớn, có con dài đến  mười bảy 

do-tuần). Nói thất bảo cũng chỉ là ước lệ, nêu lên những thứ được coi là quý 

nhất, chứ các bảo  vật dùng  để cúng dường không chỉ  hạn  lượng trong  mấy 

món này. 



51 . Nhìn vào sách mà niệm là Đọc, không nhìn vào sách mà niệm là Tụng. 





52 . Vô Gián có nghĩa  là không dừng nghỉ,  không gián đoạn. Ngũ Vô Gián 

tức là A Tỳ Địa Ngục, một loại địa ngục dành cho người phạm tội cực nặng. 

Gọi là năm thứ vô gián vì:  

1) Thời vô gián: Chúng sanh trong địa ngục ấy suốt ngày suốt đêm chịu 

đựng  hình  phạt  trải  qua  không  biết  bao  nhiêu  kiếp  số,  không  lúc  nào  tạm 

ngừng. 

2) Hình vô gián: Hình tức là thân hình. Trong địa ngục này bốn phía có 

tường  bằng  sắt  vây  quanh,  dài  một  vạn  tám  ngàn  dặm,  cao  một  ngàn  dặm, 

khoảng  giữa  lửa bốc cháy  hừng  hực, chỉ có  một cái  giường sắt, kích  thước 

mỗi  bề  một  vạn  dặm,  một  người  thọ  phạt  thấy  thân  mình  nằm  chật  giường 

ấy, ngàn vạn người thọ tội ai nấy thấy thân mình đầy chật giường ấy, không 

khác gì nhau. 

3) Thọ khổ vô gián: trong địa ngục, các tên gọi hình phạt, các thứ khí cụ 

để trừng phạt,  như  núi đao, rừng  gươm,  vạch  than, chảo dầu  mỗi  thứ  mình 

đều phải lần lượt nếm mùi, liên tiếp không gián đoạn. 

4)  Thú  quả  vô  gián  (“thú”  có  nghĩa  là  tiến  đến,  “thú  quả”  nghĩa  là  lúc 

sống  tạo  nghiệp  gì,  lúc  chết  sẽ  chịu  quả  đó).  Bất  luận  nam  nữ già  trẻ,  giàu 

nghèo, sang  hèn, cũng chẳng cần biết  là thiên thần  hay địa quỷ,  hễ  vào  địa 

ngục đều phải chịu mọi thứ khổ báo. 

5)  Mạng  vô  gián:  tội  nhân  sa  vào  địa  ngục  này,  phải  thọ  tội  cả  trăm  kiếp, 

ngàn kiếp, vạn kiếp, mỗi một ngày sống đi chết lại vạn lần. 

53 . Cưu  Bàn  Trà, dịch  là  Thủ Cung  Thần (thần  giữ cung điện),  hình dáng 

xấu ác. Tỳ Xá Xà là quỷ ăn tinh khí, chuyên hút lấy tinh khí nơi thân người, 

là  một  trong  những  loài  ngạ  quỷ.  Bộ  Đa  (dịch  là  Đại  Thân  hay  Tự  Sanh), 

cũng là một loài quỷ thích ăn thịt, uống máu người, là loại quỷ độc ác nhất. 



54 . Phụ tướng: phụ là giúp đỡ, hộ trì, Phụ Tướng là các quan thân cận giúp 

nhà vua cai trị, xử lý sự vụ triều chánh. 





55 . Bồ Đề Đạo Tràng: nơi đức Phật thành Phật, như đức Phật Thích Ca ngồi 

dưới gốc cây Tất Bát La (Pipala) thiền định chứng đạo, nên cây ấy có tên là 

cây Bồ Đề. 



56 . Kệ gọi đủ là kệ tụng. Tụng có nghĩa là ca ngợi, xưng tụng. Có tám loại 

kệ tụng:  

1) Cô Khởi: bài kệ độc lập, không nhắc lại ý nghĩa đã giảng trong kinh 

văn. 

2) Trùng Tụng: nhắc lại những ý nghĩa đã giảng trong phần trường hàng. 

3)  Phức  Tụng:  Trước  khi  giảng,  hoặc  khi  giảng  khá  sâu  rồi,  có  những 

thính chúng chưa thể  hiểu rõ, bèn dùng kệ tụng  nói  nghĩa  hơi cạn  một chút 

để người nghe lãnh hội. 

4) Quảng Tụng: Dùng kệ tụng để giảng rộng thêm ý nghĩa đã nói trong 

phần Trường Hàng. 

5) Lược Tụng: Nhắc sơ lược lại những ý đã giảng thật chi tiết trong phần 

Trường Hàng. 

6) Kết Tụng: Dùng kệ tụng kết thúc lại một đoạn kinh văn để người nghe 

dễ ghi nhớ. 

7) Siêu Tụng: phần kệ tụng được nói trước khi giảng. 

8) Truy Tụng: phần kệ tụng tiếp theo ngay phần Trường Hàng. Ý nghĩa 

có thể liên quan hay không liên quan đến phần Trường Hàng. Nếu nói rộng, 

các loại tụng kể trên ngoại trừ Cô Khởi và Siêu Tụng đều là Truy Tụng cả. 

57  .  Sát  trần:  bụi  trong  một  cõi  Phật,  tức  là  đem  một  cõi  Phật  nghiền  nát 

thành bụi, số bụi đó gọi là “sát trần”. 



58 . Cúng dường rộng lớn: Cúng dường rộng lớn vì gồm đủ sáu điều:  



1) Tâm lớn: Người cúng dường chư Phật, phát nguyện tâm cúng dường 

chư Phật rất lớn, thường cúng dường chẳng gián đoạn, tâm vĩnh viễn chẳng 

mệt mỏi, chán nản. 

2)  Vật  phẩm  cúng  dường  lớn:  Tài  cúng  dường,  pháp  cúng  dường,  hết 

thảy đều rất hoàn bị. 

3) Phước điền lớn 

4) Nhiếp thủ công đức thù thắng của mười nguyện vương Phổ Hiền rất to 

lớn. 

5) Nhân  lớn:  Nhân  tu  hành  của  Bồ  Tát  thanh  tịnh  vì  cúng  dường  để  tu 

Phật đạo. Bởi thế kết thành quả Bồ Đề cũng rất thanh tịnh. 

6)  Thời  lớn:  Luôn  cúng  dường  chẳng  ngừng  nghỉ,  đến  tận  vị  lai  kiếp 

không ngừng nghỉ. 

59 . Cõi (dịch từ chữ Hữu): Hữu có nghĩa là hữu sanh tử, hữu nhân quả báo 

ứng.  Có  tam  hữu,  tứ  hữu,  thất  hữu,  cửu  hữu,  nhị  thập  ngũ  hữu  sai  khác; 

nhưng kinh chỉ thường nói đến tam hữu (Dục Giới, Sắc Giới, Vô Sắc Giới) 

và cửu hữu. Cửu Hữu tức là từ tam hữu, phân ra thành chín cõi. Hữu chính 

là y báo của chúng sanh trong thế giới. 

Từ A Tỳ địa ngục lên đến tầng trời Tha Hóa Tự Tại thuộc về Dục Giới, 

còn  gọi  là  Ngũ  Thú  Tạp  Cư  địa;  tức  là  gồm  năm  đường:  trời,  người,  súc 

sanh, ngạ quỷ, địa ngục. 

Mười tám tầng trời thuộc Sắc Giới chia làm bốn loại:  

a) Ba tầng trời thuộc Sơ Thiền, gọi là Ly Sanh Hoan Hỷ Địa, bởi họ đã 

khỏi phải tái sanh trong Dục Giới, tâm rất vui mừng, sung sướng. 

b) Ba tầng trời thuộc Nhị Thiền, gọi là Định Sanh Hoan Hỷ Địa, bởi họ 

do thiền định mà sanh về cõi này. 

c) Ba tầng trời thuộc Tam Thiền, gọi là Ly Hỷ Diệu Lạc Địa, bởi đã lìa 

khỏi những tướng tâm hoan hỷ thô tháp, tâm niệm hoan hỷ rất vi diệu. 



d) Chín tầng trời thuộc Tứ Thiền, gọi là Xả Niệm Thanh Tịnh Địa, đã bỏ 

những  tâm  niệm  vui  sướng  của  ba  tầng  Thiền  Thiên  ở  dưới,  tâm  niệm  rất 

thanh tịnh. 

Bốn tầng trời thuộc Vô Sắc Giới, chia thành bốn loại:  

a) Không Vô Biên Xứ Thiên, còn gọi là Không Biên Xứ Đọa, 

b) Thức Vô Biên Xứ Thiên. 

c) Vô Sở Hữu Xứ Thiên. 

d) Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ Thiên. 

Như  vậy  Dục  Giới  có  một  hữu,  Sắc  Giới  có  bốn  hữu,  Vô  Sắc  Giới  có 

bốn hữu, tổng cộng là chín hữu. 

60 . Địa thượng Bồ Tát: Bồ Tát từ Sơ Địa trở lên. 

61  .  Ở  đây  không  rõ  bản  in  bị  thiếu  hay  Hòa  Thượng  lướt  qua  hai  câu  kệ 

không giảng. 



62 . Hiền kiếp: là tên của trung kiếp hiện tại. Trung kiếp quá khứ gọi là Trang 

Nghiêm Kiếp, trung kiếp tương lai gọi là Tinh Tú Kiếp. Trong Hiền kiếp có 

một ngàn đức Phật ra đời, vị đầu tiên là Câu Lưu Tôn Phật, vị cuối cùng là 

Phật  Lâu Chí.  Thích Ca Mâu Ni  Phật  và  Di  Lặc  Phật đều  là  những  vị  Phật 

xuất thế trong Hiền kiếp. 



63 . Quán đảnh: Quốc vương xứ Thiên Trúc (Ấn Độ), lúc truyền trao vương 

vị,  dùng  nước  bốn  biển  rưới  lên  đầu  vương  tử,  gọi  là  “quán  đảnh”.  Chữ 

Quán Đảnh ở đây chỉ hàng Pháp Vân Địa Bồ Tát, được chư Như Lai dùng trí 

huệ  thủy  tưới  gội, sẽ kế tục  làm Phật,  giống  như thái  tử sẽ kế  tục  ngôi  vua 

cha, nên gọi là Quán Đảnh. Mật Tông cũng có nghi lễ quán đảnh, dùng nước 

đã  gia  trì  mật  chú  rưới  lên  đảnh,  chia  thành  nhiều  loại:  truyền  giáo  quán 

đảnh, thọ giáo quán đảnh, diệt tội quán đảnh, thành tựu quán đảnh, cầu quả 

quán đảnh v.v…  







Document Outline


	Lời Nói Đầu

	A. Dẫn Nhập

	B. Giải Thích Kinh Văn

	I. Phần Trường Hàng

	1. Mười đại nguyện vương

	1.1. Nguyện thứ nhất: Lễ kính chư Phật

	1.2. Nguyện thứ hai: Xưng tán Như Lai

	1.3. Nguyện thứ ba: Rộng tu cúng dường 

	1.4. Nguyện thứ tư: Sám hối nghiệp chướng

	1.5. Nguyện thứ năm: Tùy hỷ công đức

	1.6. Nguyện thứ sáu: Thỉnh chuyển pháp luân

	1.7. Nguyện thứ bảy: Thỉnh Phật trụ thế

	1.8. Nguyện thứ tám: Thường tùy Phật học

	1.9. Nguyện thứ chín: Hằng thuận chúng sanh

	1.10. Nguyện thứ mười: Phổ giai hồi hướng 









	II. Trùng Tụng

	1. Tụng mười đại nguyện vương

	1.1. Kệ tụng lễ kính chư Phật

	1.2. Kệ tụng xưng tán Như Lai

	1.3. Kệ Tụng Quảng Tu Cúng Dường

	1.4. Kệ tụng sám hối nghiệp chướng

	1.5. Kệ tụng tùy hỷ công đức

	1.6. Kệ tụng thỉnh chuyển pháp luân

	1.7. Kệ tụng thỉnh Phật trụ thế

	1.8. Kệ tụng thường tùy Phật học

	1.9. Kệ tụng hằng thuận chúng sanh

	1.10. Kệ tụng phổ giai hồi hướng





	2. Nguyện Đồng Nhị Thánh

	3. Tán Thán Công Đức Thù Thắng Của Kinh Này

	4. Khuyến Chúc Thọ Trì





	III. Kết Quy










cover_image.jpg
Luoc-Giai-Pham-
Pho-Hien-Hanh-
Nguyen-HT-Tinh-
Khong





index-1_1.jpg





